Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di Jepang: Studi
Kasus Hadroh Nusantara Tokyo Jepang

Fuad Hasan Baihaqi, Moch. Herma Musyanto dan Ahmad Habibul Muiz
STIDKI Ar-Rahmah Surabaya
E-mail: fuadbaihaqi414@gmail.com, m.hermamusyanto@gmail.com dan
habibulmuiz69@stidkiarrahmah.ac.id

Abstract

This study aims to analyze the motivation for preaching through the art of
hadroh within the Hadroh Nusantara Tokyo community as a form of cultural
da'wah practiced by Muslim minorities living in Japan. In a context where Islam
exists as a minority religion within a secular and pluralistic society, cultural
approaches to da'wah become strategically important. This research employs a
descriptive qualitative method, with data collected through in-depth interviews,
participatory observation, and documentation of community activities. The
theoretical framework integrates Self-Determination Theory, which emphasizes
psychological dimensions of motivation such as autonomy, competence, and
relatedness, with Islamic Motivation Theory, which highlights spiritual, social,
and individual dimensions of human action grounded in faith.The findings
indicate that members’ involvement in hadroh activities is driven by both intrinsic
and extrinsic motivations. Intrinsically, participants perceive hadroh as a form of
worship (ibadah), spiritual expression, and personal fulfillment. Extrinsically,
hadroh serves as a medium for social interaction, cultural preservation, and
collective identity formation among Indonesian Muslim migrants in Japan.
Furthermore, the art of hadroh functions as a non-verbal communication tool that
effectively transcends linguistic and cultural barriers, enabling the dissemination
of Islamic values in a peaceful and inclusive manner. Through rhythmic music
and devotional lyrics, hadroh contributes to strengthening community solidarity
while simultaneously fostering a positive, moderate, and adaptive image of Islam
within Japanese society. Overall, this study concludes that hadroh art is an
effective and relevant medium of da'wah, reinforcing Islamic identity and spiritual
resilience among Muslim diasporas while promoting intercultural harmony in a
multicultural environment.
Keywords: Dakwah Bil Hal, Hadroh Art, Dakwah Motivation

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis motivasi dakwah melalui seni
hadroh dalam komunitas Hadroh Nusantara Tokyo sebagai bentuk dakwah
kultural yang dilakukan oleh umat Islam minoritas di Jepang. Dalam konteks
Islam sebagai agama minoritas di tengah masyarakat yang sekuler dan
pluralistik, pendekatan dakwah berbasis budaya menjadi strategi yang sangat
penting. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan teknik
pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan
dokumentasi  aktivitas  komunitas. Kerangka  teoretis  penelitian  ini


mailto:fuadbaihaqi414@gmail.com
mailto:m.hermamusyanto@gmail.com
mailto:habibulmuiz69@stidkiarrahmah.ac.id

Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.) 376

mengintegrasikan Self-Determination Theory (Deci & Ryan, 1985) yang
menekankan dimensi psikologis motivasi, seperti otonomi, kompetensi, dan
keterhubungan sosial, dengan Teori Motivasi Islam yang menekankan dimensi
spiritual, sosial, dan individual dalam tindakan manusia yang berlandaskan nilai-
nilai keimanan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa keterlibatan anggota dalam
kegiatan hadroh didorong oleh motivasi intrinsik dan ekstrinsik. Secara intrinsik,
para anggota memaknai hadroh sebagai bentuk ibadah, ekspresi spiritual, serta
sarana pemenuhan diri. Secara ekstrinsik, hadroh berfungsi sebagai media
interaksi sosial, pelestarian budaya, dan pembentukan identitas kolektif di
kalangan migran Muslim Indonesia di Jepang. Selain itu, seni hadroh berperan
sebagai media komunikasi nonverbal yang efektif dalam melampaui batas bahasa
dan budaya, sehingga memungkinkan penyampaian nilai-nilai Islam secara
damai dan inklusif. Melalui irama musik dan lantunan syair religius, hadroh
mampu memperkuat solidaritas komunitas sekaligus membangun citra Islam yang
moderat, adaptif, dan harmonis di tengah masyarakat Jepang. Dengan demikian,
penelitian ini menyimpulkan bahwa seni hadroh merupakan media dakwah yang
efektif dan relevan dalam memperkuat identitas keislaman serta ketahanan
spiritual komunitas Muslim diaspora, sekaligus mendorong terciptanya harmoni
antarbudaya dalam lingkungan multikultural.

Kata Kunci: Dakwah Bil Hal, Seni Hadroh, Motivasi Dakwah



377 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398
A. PENDAHULUAN

Melihat perkembangan agama di Jepang dengan jumlah penduduk 123,6
juta pada tahun 2024 mayoritas penduduknya memeluk Shintoisme (48%) dan
Buddhisme (46%), sedangkan Kristen hanya dianut oleh sekitar 1% dari
populasi.! Agama Islam, bersama dengan agama-agama minoritas lainnya seperti
Baha'i, Hindu, dan Yudaisme, mencakup sekitar 4% dari total populasi dan pada
tahun 2020 tercatat sekitar 230.000 umat Islam di Jepang, dan angka ini

diperkirakan akan terus meningkat.

Dakwah Islam memiliki banyak dimensi yang meliputi pendekatan verbal
dan perilaku. Salah satu bentuk dakwah yang dapat diandalkan dalam
menciptakan keteladanan adalah dakwah bil hal, yang mengedepankan
pengamalan langsung dari nilai-nilai Islam. Dalam konteks ini, dakwah tidak
hanya dilakukan melalui ceramah atau khotbah tetapi juga melalui tindakan
konkret yang mencerminkan akhlak mulia dan prinsip-prinsip Islam dalam

kehidupan sehari-hari.’

Pada ranah globalisasi dan migrasi umat Islam ke berbagai negara non-
Muslim, dakwah bil hal menjadi strategi yang efektif karena dapat menembus
batas bahasa dan budaya melalui ekspresi perilaku dan seni yang universal.* Seni
hadroh, sebagai salah satu bentuk seni yang muncul dalam konteks dakwah bil
hal, memiliki fungsi multifaset yang meliputi hiburan religius, sarana spiritual,
serta penguatan hubungan sosial di dalam komunitas Muslim.’ Kesenian ini, yang

menggabungkan lantunan selawat, rebana, dan pujian kepada Rasulullah SAW,

! Yessi Rahmawati et al., “Empirical Study on the Determinants of Muslim Tourists’ Visit
to Japan: Do Muslim—Friendly Facilities and Culture Matter?,” Journal of Islamic Marketing 16,
no. 2 (2025): 353-72, doi:10.1108/jima-07-2022-0188.

2 Erasiah Erasiah and Fikri Surya Pratama, “Islam in Japan: From Confinement to
Muslim-Friendly,”  Journal — of  Al-Tamaddun 19, no. 2  (2024): 89-100,
doi:10.22452/jat.vol19n02.6.

3 Reka Gunawan and Abdul Muhid, “The Strategy of Da’wah Bil Hal
Communication: Literature  Review,”  Komunike 14, no. 1 (2022): 33-50,
doi:10.20414/jurkom.v14i1.5270.

4 Eko Hendro Saputra et al., “Understanding Da’wah and Khatib,” Linguistics and
Culture Review 5, no. S1 (2021): 274-83, doi:10.21744/lingcure.v5ns1.1373.

5 Risa Winanti and Hendra Afiyanto, “Arena of Public Dominance Seeing the
Transformation of the Social Function of Islamic Art Jedoran Tulungagung,” Kontemplasi Jurnal
limu-Ilmu Ushuluddin 10, no. 2 (2023): 196-212, doi:10.21274/kontem.2022.10.2.196-212.



Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.) 378

memainkan peran penting dalam memfasilitasi interaksi sosial dan mempererat

ukhuwah Islamiyah antara anggota masyarakat.

Terkait dakwah bil hal melalui seni budaya dapat dikatakan sebagai sarana
dakwah yang efektif untuk menyebarkan nilai nilai keislaman dan menjadi daya
tarik bagi masyarakat non muslim. Di luar negeri, keberadaan hadroh di kalangan
diaspora Muslim berfungsi sebagai media yang efektif untuk memperkenalkan
Islam dengan wajah damai dan estetis kepada masyarakat lokal. Hadroh, yang
merupakan bentuk seni pertunjukan musik, sering kali menjadi jembatan budaya
yang menarik perhatian non-Muslim terhadap ajaran Islam. Sehingga dakwah
melalui media seperti hadroh memungkinkan konsolidasi rasa solidaritas dan

identitas bagi komunitas Muslim yang tinggal di luar negeri.

Dalam paradigma dakwah kontemporer, pendekatan ini sering kali dilihat
sebagai bagian dari "soft power" Islam, di mana pengaruh disampaikan melalui
estetika perilaku positif dan interaksi sosial yang konstruktif. Dalam hal ini, soft
power Islam juga terlihat dari inisiatif budaya dan diplomasi yang menciptakan
ruang dialog di mana nilai-nilai Islam dapat berinteraksi dengan nilai-nilai lokal
Jepang. Kejadian ini sejalan dengan pendekatan moderat yang diambil oleh
organisasi seperti Nahdlatul Ulama, yang memindahkan fokus dari pendekatan

politik ke pendekatan budaya dalam menyebarkan nilai-nilai Islam.®

Melihat kondisi di Jepang, praktik dakwah bil/ hal melalui seni hadroh
dicontohkan oleh keberadaan Hadroh Nusantara Jepang, kelompok hadroh ini
terbentuk pada awal 2019 dan merupakan kelompok hadroh pertama yang berada
di Jepang yang tetap eksis hingga saat ini. Hadroh Nusantara Tokyo representasi
nyata dari upaya dakwah bil hal melalui seni budaya. Anggota kelompok ini
terdiri dari mahasiswa, pekerja, dan warga Indonesia yang bermukim di Jepang.
Kelompok ini berfungsi sebagai seni Islam di bawah naungan PCINU Jepang dan
memainkan peran penting dalam mempromosikan nilai-nilai Islam kepada

masyarakat Jepang. Hadroh Nusantara Tokyo tidak hanya tampil di acara-acara

¢ Vyan Tashwirul Afkar and Dwi Ardhanariswari Sundrijo, “Defining Islamic
Transnationalism: A Case Study of Indonesia’s Nahdlatul Ulama,” Jurnal Global & Strategis 17,
no. 2 (2023): 363-80, doi:10.20473/jgs.17.2.2023.363-380.



379 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398

keagamaan internal, seperti peringatan Maulid Nabi dan halalbihalal, tetapi juga
di berbagai festival budaya lintas agama dan kegiatan sosial. Melalui berbagai

penampilan.

Hadroh Nusantara Tokyo tidak hanya menumbuhkan semangat keagamaan
di kalangan Muslim Indonesia, tetapi juga memperkenalkan nilai-nilai Islam yang
ramah kepada masyarakat Jepang. Dalam hal ini, hadroh dapat dilihat sebagai
sebuah "jembatan" yang membawa berbagai budaya bersama, menciptakan ruang
untuk dialog dan interaksi sosial yang lebih baik. Selain itu, kelompok Hadroh
Nusantara juga menjadi ruang bagi diaspora muslim yang berada di Jepang untuk
saling mempererat tali silaturahmi, menganggap setiap orang yang berada dalam

kelompok Hadroh Nusantara adalah bagian dari saudara sebangsa.

Menurut fakta lapangan, anggota Hadroh Nusantara Tokyo menunjukkan
tingkat komitmen dan dedikasi yang tinggi dalam menjaga keberlangsungan
kegiatan dakwah melalui seni hadroh. Mereka rela mengorbankan biaya, waktu,
dan tenaga demi tetap istigamah mengikuti kegiatan rutinan hadroh yang
diselenggarakan setiap akhir pekan. Berdasarkan informasi, diketahui bahwa
sebagian besar anggota harus menempuh perjalanan cukup jauh dari tempat
tinggal masing-masing menuju Masjid dengan biaya transportasi yang berkisar
antara 1.000 hingga 3.000 yen untuk sekali perjalanan. Meskipun pengeluaran
tersebut tergolong besar bagi kalangan pekerja dan mahasiswa diaspora, hal itu
tidak menjadi penghalang bagi mereka untuk terus berpartisipasi secara aktif

dalam kegiatan dakwabh ini.

Pengkajian tentang hadroh seperti yang dilakukan oleh Dwi Litasari yang
berjudul, “Aktivitas Dakwah Kultural Risma Miftahul Huda Melalui Seni Budaya
Islam Di Desa Pagar Iman Kecamatan Negeri Besar Kabupaten Way Kanan”
membahas tentang mensyiarkan agama Islam melalui organisasi dakwah dapat
dilakukan dengan beshalawat, memuji Rasulullah dan diiringi suara alat musik

hadroh sehingga dapat memikat masyarakat terutama remaja untuk mengikuti



Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.) 380

Aktivitas keagamaan maupun kesenian islam yang dilaksanakan Remaja Islam

Masjid.”

Adapun dalam penelitian ini amat sangat berbeda dengan penelitian
sebelumnya. Penelitian ini menekankan pada apa yang menjadi motivasi para
pelaku hadroh untuk terus melestarikan dan mengembangkan dakwah melalui seni
hadroh di lingkungan minoritas Muslim yang sangat berbeda secara sosial dan
budaya. Dalam kajian tentang motivasi dakwah bil hal melalui seni hadroh,
terutama di kalangan komunitas diaspora di negara-negara non-Muslim, sering
kali terdapat kekurangan pemahaman mengenai faktor-faktor psikologis dan
spiritual yang mendorong para pelaku dakwah. Sementara banyak penelitian
menyoroti dimensi nilai dakwah dan sosial dari seni hadroh, penting untuk
menggali lebih dalam motivasi yang mendasari penggiat seni ini dalam konteks

lintas budaya dan keagamaan.

Dengan menggabungkan dua perspektif tersebut, penelitian ini berupaya
mengungkap makna terdalam dari motivasi dakwah bil hal melalui seni hadroh di
Jepang. Hasil penelitian diharapkan dapat memperkaya khazanah kajian dakwah
kontemporer, khususnya dalam memahami bagaimana nilai-nilai Islam dapat

disampaikan secara damai dan kreatif melalui seni budaya di ranah global.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan tujuan
untuk menggambarkan fakta secara sistematis dan akurat. Penelitian dilaksanakan
di Lingkungan Masjid Nusantara Akihabara Jepang dari bulan Mei hingga
Oktober 2025. Data dikumpulkan melalui wawancara baik secara langsung
maupun virtual, observasi, dan dokumentasi dengan sumber data primer berupa
informasi langsung dari subjek penelitian, serta data sekunder dari berbagai
platform media. Validitas data dijaga melalui triangulasi metode dan sumber,
member checking, serta audit trail. Dalam analisis penelitian ini, tiga tahapan

utama yang digunakan adalah reduksi data, penyajian data, dan penarikan

7 Dwi Litasari, AKTIVITAS DAKWAH KULTURAL RISMA MIFTAHUL HUDA
MELALUI SENI BUDAYA ISLAM DI DESA PAGAR IMAN, 2019.



381 AIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398

kesimpulan. Proses ini sesuai dengan metodologi analisis kualitatif yang banyak
mendapat perhatian dalam berbagai karya penelitian.® Kerangka konseptual.
Peneliti menjadi instrumen utama, didukung alat seperti rekaman audio, kamera,

notebook.
HASIL DAN PEMBAHASAN

Fenomena Dakwah Bil Hal melalui Seni Hadroh di Jepang

Hadroh Nusantara Tokyo merupakan komunitas seni religi dari Indonesia
yang berada di Jepang. Ide terbentuknya Hadroh Nusantara berawal dari kerisauan
takmir masjid yang melihat fasilitas berupa alat hadroh namun tidak ada yang
memanfaatkan, sehingga pihak takmir menghubungi sesama diaspora yang berada
di Jepang untuk berkontribusi dalam kegiatan hadroh, maka terbentuklah
kelompok kecil ini di tahun 2018 yang awalnya belum memiliki nama tetapi
sudah beberapa kali tampil di berbagai acara baik acara internal maupun eksternal.
“puncaknya setelah sudah kumpul ikut festival beberapa kali banyak orang
Jepang tertarik, puncaknya itu tahun 2019 ada festival Indonesia di Tokyo yang
dimeriahkan band KOTAK. Nahh, kita menjadi pembuka sebelum band KOTAK

tampil” (Pembina Hadroh Nusantara, wawancara 2025).

Pernyataan tersebut disampaikan oleh Ustadz Irwan Setiawan yang pernah
menjabat sebagai Ketua hadroh Nusantara priode 2019-2023 dan saat ini menjadi
Pembina hadroh Nusantara. Beliau menceritakan bahwa setelah berbagai kegiatan
dan penampilan yang dilakukan secara konsisten, para anggota mulai merasakan
pentingnya memiliki identitas kelompok yang lebih jelas. Melalui diskusi bersama
takmir masjid dan beberapa anggota aktif, akhirnya diputuskan untuk memberikan
nama ‘“Hadroh Nusantara Tokyo” sebagai simbol kebanggaan dan representasi

budaya Indonesia yang tetap membawa nilai-nilai dakwah Islam di negeri Sakura.

Anggota Hadroh Nusantara Tokyo merupakan diaspora Muslim Indonesia

yang tinggal di beberapa wilayah Jepang seperti Tokyo, Akihabara, Kabukicho,

8 Onalenna Seitio-Kgokgwe et al., “Understanding Human Resource Management
Practices in Botswana’s Public Health Sector,” Journal of Health Organization and Management
30, no. 8 (2016): 1284—-1300, doi:10.1108/jhom-05-2015-0076.



Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.) 382

Shizouka dan Ibaraki. Kegiatan hadroh ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan
religius, tetapi juga menjadi sarana dakwah bil hal yakni menyampaikan nilai-nilai
Islam melalui perilaku, etika, dan ekspresi seni. Melalui selawat dan penampilan
di berbagai acara budaya, anggota hadroh menampilkan wajah Islam yang santun
dan harmonis, sehingga menciptakan citra positif Islam di kalangan masyarakat
Jepang yang mayoritas non-Muslim. Sebagaimana dikatakan oleh informan 1
dalam wawancaranya, “ketika pas corona kita punya manager Mas Saesang
membawa kita ke festival budaya Internasional 2 atau 3 kali bahkan sampai
masuk di siaran televisi Jepang, terus kita diajak ngamen (menampilkan hadroh
tanpa ada tujuan mencari uang) per café-café dan mereka (orang Jepang) juga
sambil minum bir dan lain-lain, tapi ketika pas mahallul giyam mereka sampai

nangis mendengarkan selawat” (Pembina Hadroh Nusantara, wawancara 2025).

Dok. Penampilan di festival budaya Internasional

Fenomena ini memperlihatkan bahwa seni menjadi media dakwah bil hal
yang efektif di lingkungan diaspora karena mampu menjembatani pesan spiritual
dengan konteks sosial-budaya setempat. Hal ini selaras dengan pernyataan
informan, “yang paling efektif itu sebenarnya yang rutinan malam minggu, nah
itu kan lingkungan kita itu lingkungan red zone (pusat lokalisasi). Orang Jepang
yvang pingin masuk ke masjid karena penasaran kita persilahkan dan itu banyak
sekali, bahkan ada yang menggunakan rok mini kita persilahkan masuk yang
penting gak bawa osake (minuman beralkohol). Nahh, disitu kita mengenalkan
hadroh itu seperti apa, islam itu seperti apa” (Pembina Hadroh Nusantara,

wawancara 2025).



383 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398

Dok. Rutinan Hadroh Nusantara Tokyo

Ustadz Irwan Setiawan juga menuturkan bahwa Hadroh Nusantara Tokyo
ini selain aktif tampil di berbagai kegiatan komunitas diaspora Indonesia, juga
pernah mendapatkan undangan resmi dari salah satu distrik kota Nishi-Tokyo
untuk menampilkan seni hadroh sebagai bagian dari acara pertukaran budaya dan
pengenalan Islam kepada masyarakat Jepang. Dalam kegiatan yang dihadiri oleh
60-70 orang Jepang tersebut, para anggota tidak hanya menampilkan seni musik
religi berupa lantunan selawat dan tabuhan rebana, tetapi juga diberi kesempatan

untuk memperkenalkan ajaran Islam secara langsung kepada para peserta lokal.

Melalui pendekatan seni dan dialog kultural, para anggota menjelaskan
makna ibadah dalam Islam, termasuk memperagakan tata cara salat, adzan, serta
menjelaskan nilai-nilai dasar Islam seperti kasih sayang, kebersihan, dan
kedamaian, serta menceritakan kisah keteladanan Rasulullah SAW. Kegiatan ini
mendapat sambutan positif dari warga setempat yang tertarik dengan harmoni
antara musik, nilai religius, dan etika sosial yang ditampilkan. Peristiwa ini
menunjukkan bahwa dakwah bil hal melalui seni hadroh tidak terbatas pada
komunitas Muslim semata, melainkan mampu menjangkau masyarakat non-

Muslim melalui pendekatan estetis dan dialogis.
Motivasi Psikologis Dalam Dakwah Bil Hal Melalui Hadroh

Berdasarkan hasil wawancara, Keterlibatan anggota Hadroh Nusantara
Tokyo dalam aktivitas hadroh tidak hanya didorong oleh kewajiban religius,
tetapi juga oleh kebutuhan psikologis yang mencerminkan motivasi intrinsik. Hal

ini sejalan dengan teori Self-Determination yang dikemukakan oleh Deci dan



Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.) 384

Ryan, yang menegaskan bahwa motivasi manusia dipengaruhi oleh kebutuhan
internal untuk tumbuh dan berkembang, serta untuk merasa memiliki kendali atas

tindakan mereka sendiri.’

Keterlibatan dalam seni hadroh bagi anggota
komunitas ini bukanlah sekadar kewajiban formal, tetapi lebih kepada suatu
bentuk aktualisasi diri dan ekspresi spiritual yang memberikan rasa

keterhubungan dan makna di dalam hidup mereka.

Dalam kerangka Self-Determination Theory, terdapat tiga kebutuhan dasar
yang menjadi pendorong utama motivasi intrinsik: kemandirian (autonomy),

kemampuan (competence), dan keterhubungan sosial (relatedness).

a. Autonomy (Kemandirian dalam Berdakwah)

Kemandirian (autonomy) mencerminkan dorongan individu untuk bertindak
berdasarkan kehendak pribadi dan nilai-nilai yang diyakini, tanpa adanya tekanan
eksternal. Dalam konteks kegiatan hadroh, anggota merasakan kebebasan untuk
mengekspresikan nilai dakwah melalui seni yang mereka cintai, menjadikan
partisipasi mereka dalam kegiatan ini sebagai pilihan sadar untuk beribadah dan
berkontribusi bagi masyarakat. Menurut Renzetti dkk, motivasi yang baik dalam
konteks religiositas bukan hanya berasal dari faktor eksternal, melainkan juga bisa
muncul dari regulasi diri individu yang lebih dalam. Hal ini menunjukkan bahwa
mereka tidak hanya terlibat karena mengikuti norma sosial, tetapi karena mereka
merasa nilai-nilai keagamaan dan sosial tersebut sejalan dengan identitas dan

tujuan pribadi mereka.!°

Kemandirian dalam konteks dakwah dapat dilihat melalui kelompok hadroh
ini juga tercermin jelas dalam kemampuan mereka untuk mengelola kegiatan
secara mandiri, meskipun dalam keterbatasan sumber daya dan beroperasi dalam
lingkungan yang beragam budaya. Hal ini diperkuat oleh teori-teori yang adalah
dasar dalam memahami struktur organisasi informal. Kelompok-kelompok ini

biasanya tidak bergantung pada lembaga formal tetapi membangun sistem

% Edward L Deci and Richard M Ryan, “Self-Determination Theory,” 2015, 486-91,
doi:10.1016/b978-0-08-097086-8.26036-4.

10 Claire M Renzetti et al., “By the Grace of God: Religiosity, Religious Self-Regulation,
and Perpetration of Intimate Partner Violence,” Journal of Family Issues 38, no. 14 (2015): 1974—
97, doi:10.1177/0192513x15576964.



385 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398

organisasi kecil yang fleksibel, sejalan dengan apa yang diungkapkan dalam
literatur tentang pengambilan keputusan kolektif dalam konteks organisasi

informal."!

Latihan rutin, strategi pembagian peran, dan koordinasi dalam tampil
di berbagai acara merupakan manifestasi nyata dari kemandirian anggotanya.
Menurut penelitian tentang partisipasi komunitas, koordinasi dalam pengambilan
keputusan dan pembagian peran di antara anggota kelompok menunjukkan bahwa
keputusan diambil berdasarkan kesepakatan bersama, mendemonstrasikan tingkat

kemandirian yang tinggi di dalam kelompok tersebut.

Dalam komunitas Muslim yang tergolong minoritas di Jepang, autonomy
menjadi kunci untuk memperkuat eksistensi dakwah. Pemahaman yang mendalam
akan nilai religius dan peran spiritual dalam kehidupan sehari-hari memungkinkan
individu untuk menghadapi tantangan dengan keteguhan hati. Hal ini menjadi
bukti bahwa motivasi internal dapat menjadi fondasi yang kuat dalam
mempertahankan aktivitas dakwah di tengah berbagai hambatan dan tekanan yang
mungkin muncul.*? Dengan demikian, kemandirian dalam berdakwah memberikan
ruang bagi isi pesan untuk diinterpretasikan dan disampaikan secara kreatif, tanpa

kehilangan relevansi dan substansinya di era modern ini.

b. Competence (Kemampuan dan Percaya Diri)

Dimensi kompetensi dalam teori Self-Determination mencakup kebutuhan
psikologis dasar manusia untuk merasa mampu, berdaya, dan efektif dalam
tindakan yang mereka lakukan. Dalam konteks dakwah melalui seni hadroh,
praktik ini tidak hanya berfungsi sebagai sarana penyampaian pesan, tetapi juga
sebagai medium yang memungkinkan anggota untuk mengembangkan
kemampuan dan pengetahuan mereka. Misalnya, anggota Hadroh Nusantara
Tokyo menekankan bahwa keterlibatan mereka dalam kegiatan seni ini telah

membantu meningkatkan rasa percaya diri dan kemampuan komunikasi lintas

1 Kirsi Korhonen and Toivo Muilu, “Characteristics and Stability of Consumer Food-
Buying Groups: The Case of Food Circles,” Review of Agricultural Food and Environmental
Studies 103, no. 3 (2022): 21145, doi:10.1007/s41130-022-00172-4.

12 Loren D Marks, David C Dollahite, and Kaity Pearl Young, “Struggles Experienced by
Religious Minority Families in the United States.,” Psychology of Religion and Spirituality 11, no.
3 (2019): 247-56, doi:10.1037/rel0000214.



Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.) 386

budaya terutama kepada masyarakat non-Muslim Jepang (Pembina Hadroh
Nusantara, wawancara 2025). Pengalaman seperti ini dapat meningkatkan
keyakinan anggota bahwa mereka mampu menyampaikan pesan positif tentang
Islam, khususnya dalam konteks budaya yang mungkin belum sepenuhnya

familiar dengan ajaran agama tersebut.

Motivasi intrinsik dalam konteks dakwah, khususnya di dalam kelompok
hadroh, merupakan elemen penting yang dapat meningkatkan komitmen anggota
terhadap kegiatan tersebut. Menurut teori Self-Determination, kebutuhan individu
untuk merasakan kompetensi dapat memacu dorongan untuk terlibat lebih dalam
dalam kegiatan dakwah, tanpa memerlukan imbalan eksternal. Hal ini sejalan
dengan pandangan bahwa komitmen terhadap kegiatan yang didasari motivasi
internal dapat berfungsi sebagai pendorong jangka panjang untuk meningkatkan

keterlibatan dalam kegiatan keagamaan.'?

Sehingga kompetensi dalam konteks kelompok hadroh yang berupaya
beradaptasi dengan budaya Jepang mencerminkan kombinasi dari kemampuan
musikal serta kemampuan kultural, yang penting dalam menyampaikan nilai-nilai
religius Islam. Anggota hadroh melakukan penyesuaian penampilan dan cara
berinteraksi sesuai dengan norma estetika dan kesopanan budaya Jepang. Hal ini
mencerminkan pemahaman terhadap dua budaya yang berbeda, di mana mereka
berusaha menerjemahkan pesan Islam melalui bentuk seni yang mengutamakan
aspek estetika dan juga menginternalisasi nilai-nilai religius yang fundamental,

seperti keindahan, toleransi, dan kedamaian.

¢. Relatedness (Keterhubungan Sosial dan Emosional)

Dimensi keterhubungan sosial (relatedness) berkaitan erat dengan
kebutuhan manusia untuk terhubung secara emosional dengan orang lain, serta
memiliki rasa diterima dan menjadi bagian dari suatu komunitas sosial. Dalam
konteks aktivitas Hadroh, para anggota merasakan ikatan yang kuat, yang

memperkuat rasa kebersamaan antar anggota dan menumbuhkan solidaritas dalam

13 Syarif Hidayatullah and Asy’ari Asy’ari, “The Influence of Religiosity, Zakat
Knowledge and Social Media on the Interest in Paying Zakat of Educated Millennial Muslims,”
Ekonomika Syariah Journal of Economic Studies 7, no. 2 (2023): 194, doi:10.30983/es.v7i2.8084.



387 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398

upaya bersama untuk berdakwah. Melalui hasil wawancara, banyak informan
menekankan bahwa motivasi utama mereka untuk bergabung dalam kelompok
hadroh tidak semata-mata didorong oleh kecintaan terhadap seni atau kegiatan
keagamaan, tetapi juga oleh ikatan sosial dan emosional yang terjalin erat di

antara anggota kelompok.

Penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa hubungan sosial yang positif
memberdayakan individu untuk berbagi pengalaman dan membangun identitas

sosial dalam kegiatan di mana mereka merasa terlibat.'*

Kegiatan latihan rutin,
penampilan bersama di berbagai acara, dan interaksi intens di luar kegiatan formal
memiliki peran penting dalam membangun rasa kebersamaan dan solidaritas
dalam komunitas, khususnya di antara para anggota kelompok hadroh di Jepang.
Para anggota kelompok sering kali menggambarkan perasaan mereka saat berada
dalam komunitas ini seperti menemukan "rumah kedua," yang memberikan
kenyamanan dan kekuatan dalam menjalani kehidupan sebagai Muslim di luar
negeri. Pernyataan tersebut relevan dengan yang disampaikan oleh informan
“mereka yang datang untuk ikut rutinan itu tidak hanya sekedar selawatan, tetapi
kita di masjid juga saling curhat, saling mencari solusi jika ada masalah satu
sama lain, mungkin yang lagi cari pekerjaan, yang lagi butuh bantuan dan di situ

menjadi rumah kedua bagi kita” (Anggota Lama Hadroh Nusantara, wawancara

2025).

Dari perspektif psikologis, rasa keterhubungan di kalangan anggota suatu
kelompok berperan penting dalam mempertahankan motivasi serta ketahanan
spiritual. Hal ini sejalan dengan teori Self-Determination yang dikembangkan oleh
Deci dan Ryan. Teori ini mencatat bahwa pemenuhan kebutuhan dasar manusia
untuk berhubungan dengan orang lain (relatedness) sangat penting untuk
meningkatkan motivasi intrinsic.'”> Keterhubungan sosial yang terjalin dalam

kegiatan seperti hadroh tidak hanya menciptakan ruang untuk aktivitas seni, tetapi

'4 Thuy Vo, Kristine Velasquez Tuliao, and Chung-Wen Chen, “Work Motivation: The
Roles of Individual Needs and Social Conditions,” Behavioral Sciences 12, no. 2 (2022): 49,
doi:10.3390/bs12020049.

15 Mathieu Tanaka, “Psychological Effects of Music in Exercise and Sports
Performance,” International Journal of Arts Recreation and Sports 3, no. 1 (2024): 28-40,
doi:10.47941/ijars.1788.



Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.) 388

juga mendukung pembentukan jaringan sosial yang kuat sebagai basis untuk

berbagai usaha dakwah.

Pengalaman bersama dalam komunitas keagamaan, seperti yang terjadi pada
kegiatan hadroh, juga menciptakan saluran bagi individu untuk merasakan
dukungan sosial. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa keterlibatan dalam
kegiatan keagamaan dapat sangat efektif dalam memenuhi kebutuhan psikologis
individu, termasuk kebutuhan untuk memiliki tujuan dan makna hidup yang lebih
dalam.'® Kesamaan pengalaman ini membangun ketahanan dan motivasi di dalam
anggota, karena mereka merasa terhubung dengan sesama yang memiliki tujuan

dan keyakinan yang sama.

Lebih jauh lagi, rasa keterhubungan ini tidak hanya terbatas di dalam
kelompok, tetapi juga menjalar ke hubungan sosial yang lebih luas. Melalui
penampilan publik, anggota hadroh berinteraksi dengan komunitas Muslim dari
berbagai negara dan juga dengan masyarakat Jepang yang menunjukkan
ketertarikan terhadap nilai-nilai Islam. Selaras dengan penjelasan informan
“penyamapaian kesenian itu mudah diterima oleh orang jepang, sehingga
membuat orang Jepang tertarik. Bahkan ketika saya kerja, diwaktu istirahat saya
menunjukkan video Hadroh Nusantara kepada rekan kerja saya (orang Jepang
asli) mereka sangat kagum dan tertarik dengan kesenian islam tersebut”

(Anggota Baru Hadroh Nusantara, wawancara 2025).

Proses interaksi lintas budaya ini menciptakan jembatan sosial (social
bridge) antara Muslim dan non-Muslim, di mana dakwah dilakukan melalui
pendekatan kultural yang damai dan penuh penghargaan terhadap perbedaan.
Dengan demikian, hadroh berfungsi tidak hanya sebagai media ekspresi religius,
tetapi juga sebagai ruang diplomasi budaya Islam di Jepang. Dari hasil temuan
tersebut, dapat disimpulkan bahwa dimensi relatedness dalam dakwah hadroh

berfungsi ganda: memperkuat solidaritas antaranggota secara internal dan

16 Pg Mohd Auzae Mohd Pg Arshad, Rohaizat Baharun, and Norzaidahwati Zaidin,
“Goal-Setting Theory (Gst) and Gamification Relationship in Increasing Mobile Fitness Apps
Engagement: A Conceptual Discussion,” Journal of Business and Social Review in Emerging
Economies 5, no. 1 (2019): 155-64, doi:10.26710/jbsee.v5i1.548.



389 AIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398

membangun hubungan positif antara komunitas Muslim dan masyarakat Jepang

secara eksternal.
Motivasi Islami Dalam Dakwah Bil hal Melalui Hadroh

Keterlibatan anggota Hadroh Nusantara Tokyo dalam kegiatan dakwah
melalui seni mencerminkan motivasi yang dalam dan beragam, selain dorongan
psikologis intrinsik kegiatan dakwah melalui seni juga didasari oleh motivasi
Islami yang mendasari tindakan mereka. Dalam pandangan Islam, setiap amal
perbuatan harus didasari oleh niat yang ikhlas, mengacu pada konsep bahwa
interaksi dengan seni sebagai medium dakwah tidak hanya bersifat fisik, tetapi
juga melibatkan dimensi spiritual yang kuat. Motivasi Islami yang ditekankan
dalam hal ini mencakup keseimbangan antara tiga dimensi penting yaitu spiritual

(ruhiyah), sosial (ijtima ‘iyyah), dan personal (fardiyyah).

Kerangka pandangan ini sejalan dengan pemikiran ulama dan cendekiawan
Muslim, seperti Al-Ghazali dan Ibnu Khaldun, mengarahkan fokus pada
pentingnya niat ibadah dalam setiap aktivitas manusia, termasuk yang berkaitan
dengan aspek sosial dan budaya. Al-Ghazali menekankan bahwa setiap tindakan
manusia sebaiknya dilandasi oleh niat yang tulus untuk mencapai kemaslahatan
umat, sebuah pandangan yang juga sejalan dengan konsep niat dalam Islam yang
dipahami sebagai penentu keabsahan ibadah apa pun yang dilakukan.!” Dalam
konteks ini, aktivitas hadroh sebuah tradisi yang menggabungkan seni dan
spiritualitas dapat dimaknai sebagai perwujudan karakter dakwah bil hal yang
lembut, humanis, dan bermuatan nilai-nilai spiritual, karena mengedepankan niat
untuk menjalin hubungan baik dan memperkuat ukhuwah Islamiyah di antara

umat.

Ibnu Khaldun, dengan teori sosialnya, juga memberikan penekanan pada
pentingnya solidaritas dalam masyarakat yang berlandaskan nilai-nilai keagamaan

dan ibadah. Dalam hal ini menunjukkan bahwa amal baik, termasuk dalam seni

17 Zahrotun Nisa and Wahyudin Darmalaksana, “NIAT MENURUT HADIS DALAM
PENGAMALAN BELAJAR MAHASISWA: Studi Kasus UIN Sunan Gunung Djati Bandung,”
ljois Indonesian Journal of Islamic Studies 2, no. 1 (2021): 1-13, doi:10.59525/ijois.v2il.17.



Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.) 390

hadroh, dapat berfungsi sebagai media untuk mengedukasi dan membina karakter

umat yang lebih baik, sesuai dengan ajaran Islam.
a. Ruhiyah (Spiritual)

Dimensi ruhiyah dalam motivasi Islam mencakup aspek spiritual yang
memperkuat hubungan antara individu dengan Allah SWT, yang terlihat dalam
berbagai perilaku dakwah dan amal yang dilakukan oleh seorang muslim.
Motivasi ini tidak hanya bersifat duniawi, tetapi lebih dalam tekanan pada harapan
mendapatkan keridaan ilahi. Dalam konteks ini, Hodge dkk. Menegaskan bahwa
motivasi yang murni dalam Islam berasal dari hubungan spiritual dengan Tuhan,
di mana praktik keagamaan seharusnya didorong berdasarkan penghayatan akan

iman.'®

Dalam kerangka teori motivasi Islami, dimensi ruhiyah memang didasari
oleh dua prinsip utama, yaitu ikhlas (al-ikhlas) dan niat baik (niyyah shalihah).
Konsep dan praktik tersebut menekankan bahwa amalan yang dilakukan harus
bertumpu pada niat yang tulus dan ikhlas, sebagaimana dijelaskan dalam hadis
Nabi Muhammad SAW yang menegaskan bahwa “sesungguhnya amal perbuatan
tergantung pada niatnya” (HR. al-Bukhari dan Muslim). Dengan demikian,
motivasi ruhiyah mengarahkan seseorang untuk berbuat karena dorongan batin
yang tulus, bukan karena faktor eksternal seperti pujian, penghargaan, atau

pengakuan sosial.

Kegiatan hadroh bagi anggota Hadroh Nusantara Tokyo dipahami tidak
hanya sebagai sebuah seni, tetapi juga sebagai bentuk ibadah yang sarat dengan
makna spiritual. Para anggota hadroh menganggap bahwa kegiatan hadroh ini
sebagai cara untuk memupuk keimanan, sehingga mereka merasa bersyukur
ketika bisa beribadah dan berdakwah. Aktivitas ini seolah-olah menciptakan ruang
spiritual yang memperkuat ikatan mereka dengan Sang Pencipta dan Rasulullah
SAW. Perasaan ini sejalan dengan hasil studi yang menunjukkan bahwa aktivitas

spiritual, termasuk berdoa dan ibadah, dapat mendukung kesejahteraan spiritual

8 David R Hodge, Tarek Zidan, and Alaf Husain, “Validation of the Intrinsic Spirituality
Scale (ISS) With Muslims.,” Psychological Assessment 27, no. 4 (2015): 1264-72,
doi:10.1037/pas0000130.



391 AIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398

individu dan membawa ketenangan psikologis serta penguatan identitas

spiritual."

Melalui kegiatan seperti ini, anggota komunitas menemukan sumber
daya batin yang membuat mereka lebih siap dalam berdakwah dan menjalani

aktivitas sehari-hari dengan lebih sabar serta berkelapangan hati.

Dalam konteks kehidupan diaspora di Jepang, motivasi ruhiyah memiliki
peranan yang krusial dalam mempertahankan kontinuitas dakwah bil hal di antara
komunitas Muslim. Dalam situasi di mana individu sering kali menghadapi
lingkungan mayoritas non-Muslim, tantangan untuk mempertahankan atmosfer
religius dan spiritual menjadi semakin nyata. Hal ini mengarah pada pencarian
aktivitas yang dapat membantu menghidupkan kembali motivasi spiritual mereka.
Salah satu cara yang terbukti efektif adalah melalui partisipasi dalam aktivitas
hadroh, yang mengedepankan aspek ruhiyah dalam perayaan keagamaan dan
budaya. Kegiatan seperti ini tidak hanya memfasilitasi keterhubungan individu
dengan akar spiritual mereka tetapi juga menonjolkan nilai-nilai Islam yang damai

dan universal.

Dengan demikian, motivasi ruhiyah tidak hanya menjadi pendorong internal
bagi pelaku dakwah, tetapi juga menjadi sumber makna eksistensial yang
mengikat antara seni, spiritualitas, dan pengabdian. Seni hadroh dalam hal ini
berfungsi sebagai medium kontemplatif yang mempertemukan ekspresi estetika
dengan nilai-nilai ibadah, menjadikan setiap lantunan selawat sebagai simbol

keindahan dakwah dan manifestasi cinta kepada Allah serta Rasul-Nya.
b. Ijtima’iyah (Sosial)

Pada konteks motivasi Islami, dimensi ijtima‘iyyah sangat tercermin dalam
ajaran dakwah yang tidak hanya berfokus pada seruan spiritual tetapi juga
melibatkan keterlibatan sosial demi kemaslahatan umat. Dalam Al-Qur’an, Allah

memerintahkan untuk mendirikan kelompok yang menyeru kepada kebajikan

19 Nurasikin Mohamad Shariff et al., “Islamic Music Listening, Spiritual Well-Being and
Burnout of Employees in Islamic University,” Al-Irsyad Journal of Islamic and Contemporary
Issues 7, no. 2 (2022): 915-23, doi:10.53840/alirsyad.v7i2.320.



Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.) 392

dengan menegaskan pentingnya tanggung jawab sosial. Hal ini dijelaskan dalam

surah Ali Imron Ayat 104.

"Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru
kepada kebajikan, menyuruh kepada yang makruf, dan mencegah dari yang
mungkar; merekalah orang-orang yang beruntung” (QS. Ali Imron ayat 104).
Ayat ini menekankan bahwa dakwah berperan penting dalam pembentukan

masyarakat yang beretika dan harmonis.

Dalam Hadroh Nusantara Tokyo, motivasi ijtima‘iyyah dapat terlihat dari
semangat anggota untuk mempererat hubungan sosial baik antar sesama diaspora
Muslim Indonesia maupun masyarakat Jepang secara umum. Hadroh, sebagai
salah satu bentuk seni Islam, tidak hanya berfungsi sebagai alat untuk
memperkuat ukhuwah Islamiyah tetapi juga sebagai sarana yang memperkenalkan
nilai-nilai Islam dengan cara yang damai kepada masyarakat non-Muslim. Melalui
kegiatan hadroh, anggota-anggota merasa bahwa mereka mampu menciptakan
jembatan antara dua budaya yang berbeda. Menurut studi yang dilakukan oleh
Suyadi & Sabiq., seni dan budaya memiliki peran krusial dalam menyampaikan

pesan keagamaan dan membangun ikatan sosial dalam komunitas.?°

Aktivitas komunitas ini tidak hanya terfokus pada kegiatan internal mereka,
tetapi juga meluas ke arena sosial yang lebih luas. Tampil di festival budaya dan
acara komunitas merupakan salah satu cara mereka menampilkan budaya
Indonesia dan nilai-nilai Islam kepada publik. Salah satu contoh konkret adalah
ketika Hadroh Nusantara Tokyo menampilkan kesenian hadroh dalam acara
festival budaya internasional yang dihadiri oleh masyarakat dari berbagai negara.
Melalui pendekatan estetika dan dialog budaya, mereka berhasil menghadirkan
wajah Islam yang ramah, lembut, dan toleran. Pengalaman ini memperlihatkan
bahwa dakwah bil hal yang berbasis pada interaksi sosial mampu menjadi sarana
efektif dalam membangun pemahaman lintas budaya dan mengikis stereotip

negatif terhadap Islam. Sebagaimana yang telah disampaikan oleh Informan

20 Suyadi Suyadi and Ahmad Fikri Sabiq, “Acculturation of Islamic Culture as a Symbol
of Siraman Rituals in Java Traditional Wedding,” Inject (Interdisciplinary Journal of
Communication) 5, no. 2 (2021): 22144, doi:10.18326/inject.v5i2.221-244.



393 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398

“awal mula pandangan orang Jepang terhadap islam itu radikal sehingga dengan
kesenian seperti ini saya rasa bisa untuk mengenalkan islam kepada orang
Jepang dengan wajah yang damai, buktinya banyak orang Jepang yang senang
dan tertarik melihat hadroh kita” (Anggota Lama Hadroh Nusantara, wawancara

2025).

Motivasi [jtima’iyyah (sosial) dalam konteks dakwah, khususnya melalui
kegiatan seni seperti hadroh, menciptakan rasa tanggung jawab kolektif (collective
responsibility) di antara para seniman Muslim. Mereka melihat diri mereka bukan
sekadar sebagai pelaku seni, tetapi sebagai duta Islam yang menyebarkan pesan
moral dan nilai-nilai rahmah di tengah masyarakat yang multikultural, seperti
yang tercermin dalam kolaborasi mereka dengan masjid-masjid di Jepang.
Interaksi tersebut didasarkan pada prinsip ta ‘awun ‘ala al-birr wa al-tagwa, yang
mengedepankan pentingnya tolong-menolong dalam kebaikan dan ketakwaan. Hal
ini menunjukkan keterlibatan aktif mereka dalam mempromosikan nilai-nilai

Islam melalui tindakan nyata dalam komunitas.
¢. Fardiyyah (Personal)

Dimensi fardiyyah dalam motivasi Islami menekankan pentingnya
kesadaran individu dalam memperbaiki dan memaknai kehidupan mereka dalam
kerangka iman. Dalam Islam, tindakan amal tidak hanya memiliki nilai sosial atau
spiritual; ia juga mendukung pembentukan karakter dan meningkatkan kualitas
diri, sebuah proses yang dikenal sebagai tazkiyatun nafs. Konsep ini
menggarisbawahi bagaimana motivasi fardiyyah dapat menjadi kunci untuk
memahami pelaksanaan dakwah atau penyebaran ajaran Islam sebagai alat
pembentukan kepribadian Muslim yang salah satunya mencakup keutamaan moral

dan emosional.

Dalam konteks Hadroh Nusantara Tokyo, fardiyyah tercermin dalam
pengalaman pribadi para anggotanya yang merasa bahwa keterlibatan mereka
dalam kegiatan hadroh membawa dampak mendalam terhadap kehidupan spiritual
dan emosional. Berdasarkan hasil wawancara, beberapa anggota mengungkapkan

bahwa bergabung dalam hadroh membantu mereka menjaga semangat keislaman



Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.) 394

di tengah lingkungan yang sekuler dan minoritas Muslim. Salah satu responden
menyatakan, “ketika hadroh dan kita berselawat di Jepang itu malah nikmatnya
10 kali lipat daripada di Indonesia, karena kenikmatan hadroh dan berselawat itu
bisa menghindarkan kita dari godaan buruk (bermaksiat)” (Pembina Hadroh

Nusantara, wawancara 2025).

Pernyataan ini memperlihatkan bahwa motivasi fardiyyah, atau motivasi
individu dalam menjaga keseimbangan spiritual dan perkembangan identitas diri,
sangat relevan dalam konteks diaspora. Diaspora seringkali menempatkan
individu dalam keadaan ketegangan antara nilai-nilai keagamaan yang dipegang
teguh dengan budaya sekuler yang mengglobal. Dalam situasi ini, aktivitas hadroh
yang merupakan bentuk pengungkapan seni budaya Islam melalui musik dapat
berfungsi sebagai sarana untuk mempertahankan dan memperkuat nilai-nilai
religius di tanah rantau. Melalui praktik hadroh, individu mendapatkan
kesempatan untuk tidak hanya menyalurkan hobi dan bakat, tetapi juga melakukan
refleksi diri yang mendalam, memperkuat iman, dan menemukan kedamaian batin

di tengah tantangan identitas yang dihadapi.

Dengan demikian, motivasi fardiyyah dalam dakwah bil hal melalui hadroh
menegaskan bahwa setiap individu memiliki peran dan makna personal dalam
menjalankan misi dakwah. Bagi anggota Hadroh Nusantara Tokyo, aktivitas
hadroh bukan hanya tentang tampil di depan publik, tetapi juga tentang proses
menjadi pribadi yang lebih beriman, berakhlak, dan berkomitmen terhadap ajaran
Islam. Dimensi ini menegaskan bahwa dakwah bil hal tidak hanya bersifat
eksternal dan sosial, tetapi juga merupakan proses internal pembentukan diri yang
menjadikan dakwah sebagai jalan menuju kematangan spiritual dan keutuhan

kepribadian Islami.

PENUTUP

Penelitian ini menegaskan bahwa dakwah bil hal melalui seni hadroh
merupakan strategi dakwah kultural yang efektif dan relevan dalam konteks
masyarakat minoritas Muslim di Jepang, karena mampu menyampaikan ajaran

Islam dengan cara yang estetis, inklusif, dan mudah diterima oleh masyarakat



395 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398

lintas budaya. Keberadaan Hadroh Nusantara Tokyo tidak hanya memperkuat
identitas keagamaan dan solidaritas komunitas Muslim diaspora, tetapi juga
berfungsi sebagai medium dialog budaya yang mencitrakan Islam sebagai agama
yang damai. Temuan penelitian yang memadukan Teori Self-Determination dan
Teori Motivasi Islami menunjukkan bahwa motivasi anggota bersifat
multidimensional, mencakup kebutuhan psikologis dan dorongan spiritual,
sehingga seni hadroh berperan sebagai ruang aktualisasi diri, penguatan
ukhuwwah, serta pemurnian jiwa di tengah lingkungan sekuler. Oleh karena itu,
penelitian ini berkontribusi pada pengembangan wacana dakwah kontemporer
dengan menunjukkan bahwa pendekatan seni budaya dapat menjadi soft power
Islam yang adaptif dan efektif dalam konteks global, khususnya bagi komunitas

Muslim minoritas.

Berikutnya, agar Hadroh Nusantara Tokyo terus mempertahankan
konsistensi dalam kegiatan dakwah bil hal melalui seni hadrah, sekaligus
meningkatkan kualitas pembinaan internal agar nilai spiritual dan kebersamaan
antar anggota semakin kuat. Selain itu, perlu dilakukan pengembangan program
yang lebih terstruktur, seperti kajian rutin, agar kegiatan hadrah tidak hanya
menjadi sarana hiburan religius, tetapi juga media pembentukan karakter dan

penguatan identitas keislaman bagi diaspora Muslim di Jepang.



Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.) 396
DAFTAR PUSTAKA

Afkar, Vyan Tashwirul, and Dwi Ardhanariswari Sundrijo. “Defining Islamic
Transnationalism: A Case Study of Indonesia’s Nahdlatul Ulama.” Jurnal
Global & Strategis 17, no. 2 (2023): 363-80.
doi:10.20473/jgs.17.2.2023.363-380.

Arif, Solehan. “Manusia Dan Agama.” Islamuna Jurnal Studi Islam 2, no. 2
(2015): 149-66. doi:10.19105/islamuna.v2i2.659.

Arshad, Pg Mohd Auzae Mohd Pg, Rohaizat Baharun, and Norzaidahwati Zaidin.
“Goal-Setting Theory (Gst) and Gamification Relationship in Increasing
Mobile Fitness Apps Engagement: A Conceptual Discussion.” Journal of

Business and Social Review in Emerging Economies 5, no. 1 (2019): 155-64.
doi:10.26710/jbsee.v5i11.548.

Azimi, Zul. “Motivasi Dalam Islam.” Jurnal Tahgiqa Jurnal Ilmiah Pemikiran
Hukum Islam 18, no. 1 (2024): 61-69. doi:10.61393/tahqiqa.v18i1.209.

Deci, Edward L, and Richard M Ryan. “Self-Determination Theory,” 2015, 486—
91. doi:10.1016/b978-0-08-097086-8.26036-4.

Dwi Litasari. AKTIVITAS DAKWAH KULTURAL RISMA MIFTAHUL HUDA
MELALUI SENI BUDAYA ISLAM DI DESA PAGAR IMAN, 2019.

Erasiah, Erasiah, and Fikri Surya Pratama. “Islam in Japan: From Confinement to
Muslim-Friendly.” Journal of Al-Tamaddun 19, no. 2 (2024): 89-100.
doi:10.22452/jat.vol19n02.6.

Fadillah Ikhwan. “Nilai-Nilai Karakter Religius Yang Terkandung Dalam
Kesenian Hadrah Pada Mahasiswa Di Sanggar Asy-Syauqi Pai,” 2023.

Gunawan, Reka, and Abdul Muhid. “The Strategy of Da’wah Bil Hal
Communication: Literature Review.” Komunike 14, no. 1 (2022): 33-50.
doi:10.20414/jurkom.v14i1.5270.

Hidayatullah, Syarif, and Asy’ari Asy’ari. “The Influence of Religiosity, Zakat
Knowledge and Social Media on the Interest in Paying Zakat of Educated
Millennial Muslims.” Ekonomika Syariah Journal of Economic Studies 7, no.
2 (2023): 194. doi:10.30983/es.v7i2.8084.

Hodge, David R, Tarek Zidan, and Altaf Husain. “Validation of the Intrinsic
Spirituality Scale (ISS) With Muslims.” Psychological Assessment 27, no. 4
(2015): 1264-72. doi:10.1037/pas0000130.

Kadir, Syahruddin, Muhammad Wahyuddin Abdullah, and Amiruddin Kadir.
“Analisis Pengukuran Kinerja Dengan Pendekatan Maslahah Scorecard.”
Jurnal Minds Manajemen Ide Dan Inspirasi 6, no. 1 (2019): 53.
doi:10.24252/minds.v6i1.8108.



397 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398

Korhonen, Kirsi, and Toivo Muilu. “Characteristics and Stability of Consumer
Food-Buying Groups: The Case of Food Circles.” Review of Agricultural
Food and Environmental Studies 103, no. 3 (2022): 211-45.
doi:10.1007/s41130-022-00172-4.

Marks, Loren D, David C Dollahite, and Kaity Pearl Young. “Struggles
Experienced by Religious Minority Families in the United States.”
Psychology of Religion and Spirituality 11, no. 3 (2019): 247-56.
doi:10.1037/rel0000214.

Nisa, Zahrotun, and Wahyudin Darmalaksana. “NIAT MENURUT HADIS
DALAM PENGAMALAN BELAJAR MAHASISWA: Studi Kasus UIN
Sunan Gunung Djati Bandung.” [jois Indonesian Journal of Islamic Studies
2,no. 1 (2021): 1-13. doi:10.59525/ijois.v2il.17.

Rahmawati, Yessi, Usman Mu’azu Alhassan, Al Ma’rifatul A’la, and Luthfi Nur
Rosyidi. “Empirical Study on the Determinants of Muslim Tourists’ Visit to
Japan: Do Muslim—Friendly Facilities and Culture Matter?” Journal of
Islamic Marketing 16, no. 2 (2025): 353-72. doi:10.1108/jima-07-2022-
0188.

Renzetti, Claire M, C Nathan DeWall, Amy Messer, and Richard S Pond. “By the
Grace of God: Religiosity, Religious Self-Regulation, and Perpetration of
Intimate Partner Violence.” Journal of Family Issues 38, no. 14 (2015):
1974-97. doi:10.1177/0192513x15576964.

Rofidah, Lailatur. “Urgensi Psikologi Massa Dalam Perencanaan Dakwah Di
Youtube.” Al-Hikmah Media Dakwah Komunikasi Sosial Dan Kebudayaan
12, no. 2 (2021): 105-13. doi:10.32505/hikmah.v12i2.3008.

Rokach, Ami, and Gwenaélle Philibert-Lignieres. “Intimacy, Loneliness &Amp;
Infidelity.” The Open Psychology Journal 8, no. 1 (2015): 71-77.
do1:10.2174/1874350101508010071.

Rothman, Abdallah, and Adrian Coyle. “The Clinical Scope of Islamic
Psychotherapy: A Grounded Theory Study.” Spirituality in Clinical Practice
10, no. 1 (2023): 4-19. doi:10.1037/scp0000282.

Saputra, Eko Hendro, M Bahri Ghazali, Hasan Mukmin, Bambang Budi Wiranto,
and Fitri Yanti. “Understanding Da’wah and Khatib.” Linguistics and
Culture Review 5, no. S1 (2021): 274-83. doi:10.21744/lingcure.v5ns1.1373.

Seitio-Kgokgwe, Onalenna, Robin Gauld, Philip C Hill, and Pauline Barnett.
“Understanding Human Resource Management Practices in Botswana’s
Public Health Sector.” Journal of Health Organization and Management 30,
no. 8 (2016): 1284-1300. doi:10.1108/jhom-05-2015-0076.

Shariff, Nurasikin Mohamad, Nor Atigah Azhar, Siti Nurbayani Abu Bakar,
Azmir Ahmad, Mohd Arifin Kaderi, and Sanisah Saidi. “Islamic Music
Listening, Spiritual Well-Being and Burnout of Employees in Islamic



Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.) 398

University.” Al-Irsyad Journal of Islamic and Contemporary Issues 7, no. 2
(2022): 915-23. doi:10.53840/alirsyad.v7i2.320.

Skripsi Yuliana. PESAN DAKWAH GRUP HADRAH AT-TAQWA DESA LOKASI
BARU, KECAMATAN AIR PERIUKAN, KABUPATEN SELUMA SKRIPSI,
2020.

Suyadi, Suyadi, and Ahmad Fikri Sabiq. “Acculturation of Islamic Culture as a
Symbol of Siraman Rituals in Java Traditional Wedding.” Inject
(Interdisciplinary Journal of Communication) 5, no. 2 (2021): 221-44.
doi:10.18326/inject.v5i2.221-244.

Tanaka, Mathieu. “Psychological Effects of Music in Exercise and Sports
Performance.” International Journal of Arts Recreation and Sports 3, no. 1

(2024): 28-40. doi:10.47941/ijars.1788.

Vo, Thuy, Kristine Velasquez Tuliao, and Chung-Wen Chen. “Work Motivation:
The Roles of Individual Needs and Social Conditions.” Behavioral Sciences
12, no. 2 (2022): 49. doi:10.3390/bs12020049.

Winanti, Risa, and Hendra Afiyanto. “Arena of Public Dominance Seeing the
Transformation of the Social Function of Islamic Art Jedoran Tulungagung.”
Kontemplasi Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 10, no. 2 (2023): 196-212.
doi:10.21274/kontem.2022.10.2.196-212.



