
 
 

 

Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di Jepang: Studi 

Kasus Hadroh Nusantara Tokyo Jepang 
 

Fuad Hasan Baihaqi, Moch. Herma Musyanto dan Ahmad Habibul Muiz 

STIDKI Ar-Rahmah Surabaya 

E-mail: fuadbaihaqi414@gmail.com, m.hermamusyanto@gmail.com dan 

habibulmuiz69@stidkiarrahmah.ac.id  

 

Abstract 

This study aims to analyze the motivation for preaching through the art of 

hadroh within the Hadroh Nusantara Tokyo community as a form of cultural 

da'wah practiced by Muslim minorities living in Japan. In a context where Islam 

exists as a minority religion within a secular and pluralistic society, cultural 

approaches to da'wah become strategically important. This research employs a 

descriptive qualitative method, with data collected through in-depth interviews, 

participatory observation, and documentation of community activities. The 

theoretical framework integrates Self-Determination Theory, which emphasizes 

psychological dimensions of motivation such as autonomy, competence, and 

relatedness, with Islamic Motivation Theory, which highlights spiritual, social, 

and individual dimensions of human action grounded in faith.The findings 

indicate that members’ involvement in hadroh activities is driven by both intrinsic 

and extrinsic motivations. Intrinsically, participants perceive hadroh as a form of 

worship (ibadah), spiritual expression, and personal fulfillment. Extrinsically, 

hadroh serves as a medium for social interaction, cultural preservation, and 

collective identity formation among Indonesian Muslim migrants in Japan. 

Furthermore, the art of hadroh functions as a non-verbal communication tool that 

effectively transcends linguistic and cultural barriers, enabling the dissemination 

of Islamic values in a peaceful and inclusive manner. Through rhythmic music 

and devotional lyrics, hadroh contributes to strengthening community solidarity 

while simultaneously fostering a positive, moderate, and adaptive image of Islam 

within Japanese society. Overall, this study concludes that hadroh art is an 

effective and relevant medium of da'wah, reinforcing Islamic identity and spiritual 

resilience among Muslim diasporas while promoting intercultural harmony in a 

multicultural environment. 

Keywords: Dakwah Bil Hal, Hadroh Art, Dakwah Motivation 

 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis motivasi dakwah melalui seni 

hadroh dalam komunitas Hadroh Nusantara Tokyo sebagai bentuk dakwah 

kultural yang dilakukan oleh umat Islam minoritas di Jepang. Dalam konteks 

Islam sebagai agama minoritas di tengah masyarakat yang sekuler dan 

pluralistik, pendekatan dakwah berbasis budaya menjadi strategi yang sangat 

penting. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan teknik 

pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan 

dokumentasi aktivitas komunitas. Kerangka teoretis penelitian ini 

mailto:fuadbaihaqi414@gmail.com
mailto:m.hermamusyanto@gmail.com
mailto:habibulmuiz69@stidkiarrahmah.ac.id


 376 
 

Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.)  

mengintegrasikan Self-Determination Theory (Deci & Ryan, 1985) yang 

menekankan dimensi psikologis motivasi, seperti otonomi, kompetensi, dan 

keterhubungan sosial, dengan Teori Motivasi Islam yang menekankan dimensi 

spiritual, sosial, dan individual dalam tindakan manusia yang berlandaskan nilai-

nilai keimanan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa keterlibatan anggota dalam 

kegiatan hadroh didorong oleh motivasi intrinsik dan ekstrinsik. Secara intrinsik, 

para anggota memaknai hadroh sebagai bentuk ibadah, ekspresi spiritual, serta 

sarana pemenuhan diri. Secara ekstrinsik, hadroh berfungsi sebagai media 

interaksi sosial, pelestarian budaya, dan pembentukan identitas kolektif di 

kalangan migran Muslim Indonesia di Jepang. Selain itu, seni hadroh berperan 

sebagai media komunikasi nonverbal yang efektif dalam melampaui batas bahasa 

dan budaya, sehingga memungkinkan penyampaian nilai-nilai Islam secara 

damai dan inklusif. Melalui irama musik dan lantunan syair religius, hadroh 

mampu memperkuat solidaritas komunitas sekaligus membangun citra Islam yang 

moderat, adaptif, dan harmonis di tengah masyarakat Jepang. Dengan demikian, 

penelitian ini menyimpulkan bahwa seni hadroh merupakan media dakwah yang 

efektif dan relevan dalam memperkuat identitas keislaman serta ketahanan 

spiritual komunitas Muslim diaspora, sekaligus mendorong terciptanya harmoni 

antarbudaya dalam lingkungan multikultural. 

Kata Kunci: Dakwah Bil Hal, Seni Hadroh, Motivasi Dakwah 

 

  



377 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398 
 

A. PENDAHULUAN 

Melihat perkembangan agama di Jepang dengan jumlah penduduk 123,6 

juta pada tahun 2024 mayoritas penduduknya memeluk Shintoisme (48%) dan 

Buddhisme (46%), sedangkan Kristen hanya dianut oleh sekitar 1% dari 

populasi.1 Agama Islam, bersama dengan agama-agama minoritas lainnya seperti 

Baha'i, Hindu, dan Yudaisme, mencakup sekitar 4% dari total populasi dan pada 

tahun 2020 tercatat sekitar 230.000 umat Islam di Jepang, dan angka ini 

diperkirakan akan terus meningkat.2 

Dakwah Islam memiliki banyak dimensi yang meliputi pendekatan verbal 

dan perilaku. Salah satu bentuk dakwah yang dapat diandalkan dalam 

menciptakan keteladanan adalah dakwah bil hal, yang mengedepankan 

pengamalan langsung dari nilai-nilai Islam. Dalam konteks ini, dakwah tidak 

hanya dilakukan melalui ceramah atau khotbah tetapi juga melalui tindakan 

konkret yang mencerminkan akhlak mulia dan prinsip-prinsip Islam dalam 

kehidupan sehari-hari.3 

Pada ranah globalisasi dan migrasi umat Islam ke berbagai negara non-

Muslim, dakwah bil hal menjadi strategi yang efektif karena dapat menembus 

batas bahasa dan budaya melalui ekspresi perilaku dan seni yang universal.4 Seni 

hadroh, sebagai salah satu bentuk seni yang muncul dalam konteks dakwah bil 

hal, memiliki fungsi multifaset yang meliputi hiburan religius, sarana spiritual, 

serta penguatan hubungan sosial di dalam komunitas Muslim.5 Kesenian ini, yang 

menggabungkan lantunan selawat, rebana, dan pujian kepada Rasulullah SAW, 

 
1 Yessi Rahmawati et al., “Empirical Study on the Determinants of Muslim Tourists’ Visit 

to Japan: Do Muslim–Friendly Facilities and Culture Matter?,” Journal of Islamic Marketing 16, 

no. 2 (2025): 353–72, doi:10.1108/jima-07-2022-0188. 
2 Erasiah Erasiah and Fikri Surya Pratama, “Islam in Japan: From Confinement to 

Muslim-Friendly,” Journal of Al-Tamaddun 19, no. 2 (2024): 89–100, 

doi:10.22452/jat.vol19no2.6. 
3 Reka Gunawan and Abdul Muhid, “The Strategy of Da’wah Bil Hal 

Communication:  Literature Review,” Komunike 14, no. 1 (2022): 33–50, 

doi:10.20414/jurkom.v14i1.5270. 
4 Eko Hendro Saputra et al., “Understanding Da’wah and Khatib,” Linguistics and 

Culture Review 5, no. S1 (2021): 274–83, doi:10.21744/lingcure.v5ns1.1373. 
5 Risa Winanti and Hendra Afiyanto, “Arena of Public Dominance Seeing the 

Transformation of the Social Function of Islamic Art Jedoran Tulungagung,” Kontemplasi Jurnal 

Ilmu-Ilmu Ushuluddin 10, no. 2 (2023): 196–212, doi:10.21274/kontem.2022.10.2.196-212. 



 378 
 

Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.)  

memainkan peran penting dalam memfasilitasi interaksi sosial dan mempererat 

ukhuwah Islamiyah antara anggota masyarakat. 

Terkait dakwah bil hal melalui seni budaya dapat dikatakan sebagai sarana 

dakwah yang efektif untuk menyebarkan nilai nilai keislaman dan menjadi daya 

tarik bagi masyarakat non muslim. Di luar negeri, keberadaan hadroh di kalangan 

diaspora Muslim berfungsi sebagai media yang efektif untuk memperkenalkan 

Islam dengan wajah damai dan estetis kepada masyarakat lokal. Hadroh, yang 

merupakan bentuk seni pertunjukan musik, sering kali menjadi jembatan budaya 

yang menarik perhatian non-Muslim terhadap ajaran Islam. Sehingga dakwah 

melalui media seperti hadroh memungkinkan konsolidasi rasa solidaritas dan 

identitas bagi komunitas Muslim yang tinggal di luar negeri. 

Dalam paradigma dakwah kontemporer, pendekatan ini sering kali dilihat 

sebagai bagian dari "soft power" Islam, di mana pengaruh disampaikan melalui 

estetika perilaku positif dan interaksi sosial yang konstruktif. Dalam hal ini, soft 

power Islam juga terlihat dari inisiatif budaya dan diplomasi yang menciptakan 

ruang dialog di mana nilai-nilai Islam dapat berinteraksi dengan nilai-nilai lokal 

Jepang. Kejadian ini sejalan dengan pendekatan moderat yang diambil oleh 

organisasi seperti Nahdlatul Ulama, yang memindahkan fokus dari pendekatan 

politik ke pendekatan budaya dalam menyebarkan nilai-nilai Islam.6 

Melihat kondisi di Jepang, praktik dakwah bil hal melalui seni hadroh 

dicontohkan oleh keberadaan Hadroh Nusantara Jepang, kelompok hadroh ini 

terbentuk pada awal 2019 dan merupakan kelompok hadroh pertama yang berada 

di Jepang yang tetap eksis hingga saat ini. Hadroh Nusantara Tokyo representasi 

nyata dari upaya dakwah bil hal melalui seni budaya. Anggota kelompok ini 

terdiri dari mahasiswa, pekerja, dan warga Indonesia yang bermukim di Jepang. 

Kelompok ini berfungsi sebagai seni Islam di bawah naungan PCINU Jepang dan 

memainkan peran penting dalam mempromosikan nilai-nilai Islam kepada 

masyarakat Jepang. Hadroh Nusantara Tokyo tidak hanya tampil di acara-acara 

 
6 Vyan Tashwirul Afkar and Dwi Ardhanariswari Sundrijo, “Defining Islamic 

Transnationalism:  A Case Study of Indonesia’s Nahdlatul Ulama,” Jurnal Global & Strategis 17, 

no. 2 (2023): 363–80, doi:10.20473/jgs.17.2.2023.363-380. 



379 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398 
 

keagamaan internal, seperti peringatan Maulid Nabi dan halalbihalal, tetapi juga 

di berbagai festival budaya lintas agama dan kegiatan sosial. Melalui berbagai 

penampilan. 

Hadroh Nusantara Tokyo tidak hanya menumbuhkan semangat keagamaan 

di kalangan Muslim Indonesia, tetapi juga memperkenalkan nilai-nilai Islam yang 

ramah kepada masyarakat Jepang. Dalam hal ini, hadroh dapat dilihat sebagai 

sebuah "jembatan" yang membawa berbagai budaya bersama, menciptakan ruang 

untuk dialog dan interaksi sosial yang lebih baik. Selain itu, kelompok Hadroh 

Nusantara juga menjadi ruang bagi diaspora muslim yang berada di Jepang untuk 

saling mempererat tali silaturahmi, menganggap setiap orang yang berada dalam 

kelompok Hadroh Nusantara adalah bagian dari saudara sebangsa. 

Menurut fakta lapangan, anggota Hadroh Nusantara Tokyo menunjukkan 

tingkat komitmen dan dedikasi yang tinggi dalam menjaga keberlangsungan 

kegiatan dakwah melalui seni hadroh. Mereka rela mengorbankan biaya, waktu, 

dan tenaga demi tetap istiqamah mengikuti kegiatan rutinan hadroh yang 

diselenggarakan setiap akhir pekan. Berdasarkan informasi, diketahui bahwa 

sebagian besar anggota harus menempuh perjalanan cukup jauh dari tempat 

tinggal masing-masing menuju Masjid dengan biaya transportasi yang berkisar 

antara 1.000 hingga 3.000 yen untuk sekali perjalanan. Meskipun pengeluaran 

tersebut tergolong besar bagi kalangan pekerja dan mahasiswa diaspora, hal itu 

tidak menjadi penghalang bagi mereka untuk terus berpartisipasi secara aktif 

dalam kegiatan dakwah ini. 

Pengkajian tentang hadroh seperti yang dilakukan oleh Dwi Litasari yang 

berjudul, “Aktivitas Dakwah Kultural Risma Miftahul Huda Melalui Seni Budaya 

Islam Di Desa Pagar Iman Kecamatan Negeri Besar Kabupaten Way Kanan” 

membahas tentang mensyiarkan agama Islam melalui organisasi dakwah dapat 

dilakukan dengan beshalawat, memuji Rasulullah dan diiringi suara alat musik 

hadroh sehingga dapat memikat masyarakat terutama remaja untuk mengikuti 



 380 
 

Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.)  

Aktivitas keagamaan maupun kesenian islam yang dilaksanakan Remaja Islam 

Masjid.7 

Adapun dalam penelitian ini amat sangat berbeda dengan penelitian 

sebelumnya. Penelitian ini menekankan pada apa yang menjadi motivasi para 

pelaku hadroh untuk terus melestarikan dan mengembangkan dakwah melalui seni 

hadroh di lingkungan minoritas Muslim yang sangat berbeda secara sosial dan 

budaya. Dalam kajian tentang motivasi dakwah bil hal melalui seni hadroh, 

terutama di kalangan komunitas diaspora di negara-negara non-Muslim, sering 

kali terdapat kekurangan pemahaman mengenai faktor-faktor psikologis dan 

spiritual yang mendorong para pelaku dakwah. Sementara banyak penelitian 

menyoroti dimensi nilai dakwah dan sosial dari seni hadroh, penting untuk 

menggali lebih dalam motivasi yang mendasari penggiat seni ini dalam konteks 

lintas budaya dan keagamaan. 

Dengan menggabungkan dua perspektif tersebut, penelitian ini berupaya 

mengungkap makna terdalam dari motivasi dakwah bil hal melalui seni hadroh di 

Jepang. Hasil penelitian diharapkan dapat memperkaya khazanah kajian dakwah 

kontemporer, khususnya dalam memahami bagaimana nilai-nilai Islam dapat 

disampaikan secara damai dan kreatif melalui seni budaya di ranah global. 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan tujuan 

untuk menggambarkan fakta secara sistematis dan akurat. Penelitian dilaksanakan 

di Lingkungan Masjid Nusantara Akihabara Jepang dari bulan Mei hingga 

Oktober 2025. Data dikumpulkan melalui wawancara baik secara langsung 

maupun virtual, observasi, dan dokumentasi dengan sumber data primer berupa 

informasi langsung dari subjek penelitian, serta data sekunder dari berbagai 

platform media. Validitas data dijaga melalui triangulasi metode dan sumber, 

member checking, serta audit trail. Dalam analisis penelitian ini, tiga tahapan 

utama yang digunakan adalah reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

 
7 Dwi Litasari, AKTIVITAS DAKWAH KULTURAL RISMA MIFTAHUL HUDA 

MELALUI SENI BUDAYA ISLAM DI DESA PAGAR IMAN, 2019. 



381 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398 
 

kesimpulan. Proses ini sesuai dengan metodologi analisis kualitatif yang banyak 

mendapat perhatian dalam berbagai karya penelitian.8 Kerangka konseptual. 

Peneliti menjadi instrumen utama, didukung alat seperti rekaman audio, kamera, 

notebook. 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Fenomena Dakwah Bil Hal melalui Seni Hadroh di Jepang 

Hadroh Nusantara Tokyo merupakan komunitas seni religi dari Indonesia 

yang berada di Jepang. Ide terbentuknya Hadroh Nusantara berawal dari kerisauan 

takmir masjid yang melihat fasilitas berupa alat hadroh namun tidak ada yang 

memanfaatkan, sehingga pihak takmir menghubungi sesama diaspora yang berada 

di Jepang untuk berkontribusi dalam kegiatan hadroh, maka terbentuklah 

kelompok kecil ini di tahun 2018 yang awalnya belum memiliki nama tetapi 

sudah beberapa kali tampil di berbagai acara baik acara internal maupun eksternal. 

“puncaknya setelah sudah kumpul ikut festival beberapa kali banyak orang 

Jepang tertarik, puncaknya itu tahun 2019 ada festival Indonesia di Tokyo yang 

dimeriahkan band KOTAK. Nahh, kita menjadi pembuka sebelum band KOTAK 

tampil” (Pembina Hadroh Nusantara, wawancara 2025).  

Pernyataan tersebut disampaikan oleh Ustadz Irwan Setiawan yang pernah 

menjabat sebagai Ketua hadroh Nusantara priode 2019-2023 dan saat ini menjadi 

Pembina hadroh Nusantara. Beliau menceritakan bahwa setelah berbagai kegiatan 

dan penampilan yang dilakukan secara konsisten, para anggota mulai merasakan 

pentingnya memiliki identitas kelompok yang lebih jelas. Melalui diskusi bersama 

takmir masjid dan beberapa anggota aktif, akhirnya diputuskan untuk memberikan 

nama “Hadroh Nusantara Tokyo” sebagai simbol kebanggaan dan representasi 

budaya Indonesia yang tetap membawa nilai-nilai dakwah Islam di negeri Sakura. 

Anggota Hadroh Nusantara Tokyo merupakan diaspora Muslim Indonesia 

yang tinggal di beberapa wilayah Jepang seperti Tokyo, Akihabara, Kabukicho, 

 
8 Onalenna Seitio-Kgokgwe et al., “Understanding Human Resource Management 

Practices in Botswana’s Public Health Sector,” Journal of Health Organization and Management 

30, no. 8 (2016): 1284–1300, doi:10.1108/jhom-05-2015-0076. 



 382 
 

Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.)  

Shizouka dan Ibaraki. Kegiatan hadroh ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan 

religius, tetapi juga menjadi sarana dakwah bil hal yakni menyampaikan nilai-nilai 

Islam melalui perilaku, etika, dan ekspresi seni. Melalui selawat dan penampilan 

di berbagai acara budaya, anggota hadroh menampilkan wajah Islam yang santun 

dan harmonis, sehingga menciptakan citra positif Islam di kalangan masyarakat 

Jepang yang mayoritas non-Muslim. Sebagaimana dikatakan oleh informan 1 

dalam wawancaranya, “ketika pas corona kita punya manager Mas Saesang 

membawa kita ke festival budaya Internasional 2 atau 3 kali bahkan sampai 

masuk di siaran televisi Jepang, terus kita diajak ngamen (menampilkan hadroh 

tanpa ada tujuan mencari uang) per café-café dan mereka (orang Jepang) juga 

sambil minum bir dan lain-lain, tapi ketika pas mahallul qiyam mereka sampai 

nangis mendengarkan selawat” (Pembina Hadroh Nusantara, wawancara 2025).  

 

Dok. Penampilan di festival budaya Internasional 

Fenomena ini memperlihatkan bahwa seni menjadi media dakwah bil hal 

yang efektif di lingkungan diaspora karena mampu menjembatani pesan spiritual 

dengan konteks sosial-budaya setempat. Hal ini selaras dengan pernyataan 

informan, “yang paling efektif itu sebenarnya yang rutinan malam minggu, nah 

itu kan lingkungan kita itu lingkungan red zone (pusat lokalisasi). Orang Jepang 

yang pingin masuk ke masjid karena penasaran kita persilahkan dan itu banyak 

sekali, bahkan ada yang menggunakan rok mini kita persilahkan masuk yang 

penting gak bawa osake (minuman beralkohol). Nahh, disitu kita mengenalkan 

hadroh itu seperti apa, islam itu seperti apa” (Pembina Hadroh Nusantara, 

wawancara 2025). 



383 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398 
 

 

Dok. Rutinan Hadroh Nusantara Tokyo 

Ustadz Irwan Setiawan juga menuturkan bahwa Hadroh Nusantara Tokyo 

ini selain aktif tampil di berbagai kegiatan komunitas diaspora Indonesia, juga 

pernah mendapatkan undangan resmi dari salah satu distrik kota Nishi-Tokyo 

untuk menampilkan seni hadroh sebagai bagian dari acara pertukaran budaya dan 

pengenalan Islam kepada masyarakat Jepang. Dalam kegiatan yang dihadiri oleh 

60-70 orang Jepang tersebut, para anggota tidak hanya menampilkan seni musik 

religi berupa lantunan selawat dan tabuhan rebana, tetapi juga diberi kesempatan 

untuk memperkenalkan ajaran Islam secara langsung kepada para peserta lokal. 

Melalui pendekatan seni dan dialog kultural, para anggota menjelaskan 

makna ibadah dalam Islam, termasuk memperagakan tata cara salat, adzan, serta 

menjelaskan nilai-nilai dasar Islam seperti kasih sayang, kebersihan, dan 

kedamaian, serta menceritakan kisah keteladanan Rasulullah SAW. Kegiatan ini 

mendapat sambutan positif dari warga setempat yang tertarik dengan harmoni 

antara musik, nilai religius, dan etika sosial yang ditampilkan. Peristiwa ini 

menunjukkan bahwa dakwah bil hal melalui seni hadroh tidak terbatas pada 

komunitas Muslim semata, melainkan mampu menjangkau masyarakat non-

Muslim melalui pendekatan estetis dan dialogis.  

Motivasi Psikologis Dalam Dakwah Bil Hal Melalui Hadroh 

Berdasarkan hasil wawancara, Keterlibatan anggota Hadroh Nusantara 

Tokyo dalam aktivitas hadroh tidak hanya didorong oleh kewajiban religius, 

tetapi juga oleh kebutuhan psikologis yang mencerminkan motivasi intrinsik. Hal 

ini sejalan dengan teori Self-Determination yang dikemukakan oleh Deci dan 



 384 
 

Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.)  

Ryan, yang menegaskan bahwa motivasi manusia dipengaruhi oleh kebutuhan 

internal untuk tumbuh dan berkembang, serta untuk merasa memiliki kendali atas 

tindakan mereka sendiri.9 Keterlibatan dalam seni hadroh bagi anggota 

komunitas ini bukanlah sekadar kewajiban formal, tetapi lebih kepada suatu 

bentuk aktualisasi diri dan ekspresi spiritual yang memberikan rasa 

keterhubungan dan makna di dalam hidup mereka. 

Dalam kerangka Self-Determination Theory, terdapat tiga kebutuhan dasar 

yang menjadi pendorong utama motivasi intrinsik: kemandirian (autonomy), 

kemampuan (competence), dan keterhubungan sosial (relatedness).  

a. Autonomy (Kemandirian dalam Berdakwah) 

Kemandirian (autonomy) mencerminkan dorongan individu untuk bertindak 

berdasarkan kehendak pribadi dan nilai-nilai yang diyakini, tanpa adanya tekanan 

eksternal. Dalam konteks kegiatan hadroh, anggota merasakan kebebasan untuk 

mengekspresikan nilai dakwah melalui seni yang mereka cintai, menjadikan 

partisipasi mereka dalam kegiatan ini sebagai pilihan sadar untuk beribadah dan 

berkontribusi bagi masyarakat. Menurut Renzetti dkk, motivasi yang baik dalam 

konteks religiositas bukan hanya berasal dari faktor eksternal, melainkan juga bisa 

muncul dari regulasi diri individu yang lebih dalam. Hal ini menunjukkan bahwa 

mereka tidak hanya terlibat karena mengikuti norma sosial, tetapi karena mereka 

merasa nilai-nilai keagamaan dan sosial tersebut sejalan dengan identitas dan 

tujuan pribadi mereka.10 

Kemandirian dalam konteks dakwah dapat dilihat melalui kelompok hadroh 

ini juga tercermin jelas dalam kemampuan mereka untuk mengelola kegiatan 

secara mandiri, meskipun dalam keterbatasan sumber daya dan beroperasi dalam 

lingkungan yang beragam budaya. Hal ini diperkuat oleh teori-teori yang adalah 

dasar dalam memahami struktur organisasi informal. Kelompok-kelompok ini 

biasanya tidak bergantung pada lembaga formal tetapi membangun sistem 
 

9 Edward L Deci and Richard M Ryan, “Self-Determination Theory,” 2015, 486–91, 

doi:10.1016/b978-0-08-097086-8.26036-4. 
10 Claire M Renzetti et al., “By the Grace of God: Religiosity, Religious Self-Regulation, 

and Perpetration of Intimate Partner Violence,” Journal of Family Issues 38, no. 14 (2015): 1974–

97, doi:10.1177/0192513x15576964. 



385 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398 
 

organisasi kecil yang fleksibel, sejalan dengan apa yang diungkapkan dalam 

literatur tentang pengambilan keputusan kolektif dalam konteks organisasi 

informal.11 Latihan rutin, strategi pembagian peran, dan koordinasi dalam tampil 

di berbagai acara merupakan manifestasi nyata dari kemandirian anggotanya. 

Menurut penelitian tentang partisipasi komunitas, koordinasi dalam pengambilan 

keputusan dan pembagian peran di antara anggota kelompok menunjukkan bahwa 

keputusan diambil berdasarkan kesepakatan bersama, mendemonstrasikan tingkat 

kemandirian yang tinggi di dalam kelompok tersebut. 

Dalam komunitas Muslim yang tergolong minoritas di Jepang, autonomy 

menjadi kunci untuk memperkuat eksistensi dakwah. Pemahaman yang mendalam 

akan nilai religius dan peran spiritual dalam kehidupan sehari-hari memungkinkan 

individu untuk menghadapi tantangan dengan keteguhan hati. Hal ini menjadi 

bukti bahwa motivasi internal dapat menjadi fondasi yang kuat dalam 

mempertahankan aktivitas dakwah di tengah berbagai hambatan dan tekanan yang 

mungkin muncul.12 Dengan demikian, kemandirian dalam berdakwah memberikan 

ruang bagi isi pesan untuk diinterpretasikan dan disampaikan secara kreatif, tanpa 

kehilangan relevansi dan substansinya di era modern ini. 

b. Competence (Kemampuan dan Percaya Diri) 

Dimensi kompetensi dalam teori Self-Determination mencakup kebutuhan 

psikologis dasar manusia untuk merasa mampu, berdaya, dan efektif dalam 

tindakan yang mereka lakukan. Dalam konteks dakwah melalui seni hadroh, 

praktik ini tidak hanya berfungsi sebagai sarana penyampaian pesan, tetapi juga 

sebagai medium yang memungkinkan anggota untuk mengembangkan 

kemampuan dan pengetahuan mereka. Misalnya, anggota Hadroh Nusantara 

Tokyo menekankan bahwa keterlibatan mereka dalam kegiatan seni ini telah 

membantu meningkatkan rasa percaya diri dan kemampuan komunikasi lintas 

 
11 Kirsi Korhonen and Toivo Muilu, “Characteristics and Stability of Consumer Food-

Buying Groups: The Case of Food Circles,” Review of Agricultural Food and Environmental 

Studies 103, no. 3 (2022): 211–45, doi:10.1007/s41130-022-00172-4. 
12 Loren D Marks, David C Dollahite, and Kaity Pearl Young, “Struggles Experienced by 

Religious Minority Families in the United States.,” Psychology of Religion and Spirituality 11, no. 

3 (2019): 247–56, doi:10.1037/rel0000214. 



 386 
 

Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.)  

budaya terutama kepada masyarakat non-Muslim Jepang (Pembina Hadroh 

Nusantara, wawancara 2025). Pengalaman seperti ini dapat meningkatkan 

keyakinan anggota bahwa mereka mampu menyampaikan pesan positif tentang 

Islam, khususnya dalam konteks budaya yang mungkin belum sepenuhnya 

familiar dengan ajaran agama tersebut.  

Motivasi intrinsik dalam konteks dakwah, khususnya di dalam kelompok 

hadroh, merupakan elemen penting yang dapat meningkatkan komitmen anggota 

terhadap kegiatan tersebut. Menurut teori Self-Determination, kebutuhan individu 

untuk merasakan kompetensi dapat memacu dorongan untuk terlibat lebih dalam 

dalam kegiatan dakwah, tanpa memerlukan imbalan eksternal. Hal ini sejalan 

dengan pandangan bahwa komitmen terhadap kegiatan yang didasari motivasi 

internal dapat berfungsi sebagai pendorong jangka panjang untuk meningkatkan 

keterlibatan dalam kegiatan keagamaan.13 

Sehingga kompetensi dalam konteks kelompok hadroh yang berupaya 

beradaptasi dengan budaya Jepang mencerminkan kombinasi dari kemampuan 

musikal serta kemampuan kultural, yang penting dalam menyampaikan nilai-nilai 

religius Islam. Anggota hadroh melakukan penyesuaian penampilan dan cara 

berinteraksi sesuai dengan norma estetika dan kesopanan budaya Jepang. Hal ini 

mencerminkan pemahaman terhadap dua budaya yang berbeda, di mana mereka 

berusaha menerjemahkan pesan Islam melalui bentuk seni yang mengutamakan 

aspek estetika dan juga menginternalisasi nilai-nilai religius yang fundamental, 

seperti keindahan, toleransi, dan kedamaian. 

c. Relatedness (Keterhubungan Sosial dan Emosional) 

Dimensi keterhubungan sosial (relatedness) berkaitan erat dengan 

kebutuhan manusia untuk terhubung secara emosional dengan orang lain, serta 

memiliki rasa diterima dan menjadi bagian dari suatu komunitas sosial. Dalam 

konteks aktivitas Hadroh, para anggota merasakan ikatan yang kuat, yang 

memperkuat rasa kebersamaan antar anggota dan menumbuhkan solidaritas dalam 

 
13 Syarif Hidayatullah and Asy’ari Asy’ari, “The Influence of Religiosity, Zakat 

Knowledge and Social Media on the Interest in Paying Zakat of Educated Millennial Muslims,” 

Ekonomika Syariah Journal of Economic Studies 7, no. 2 (2023): 194, doi:10.30983/es.v7i2.8084. 



387 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398 
 

upaya bersama untuk berdakwah. Melalui hasil wawancara, banyak informan 

menekankan bahwa motivasi utama mereka untuk bergabung dalam kelompok 

hadroh tidak semata-mata didorong oleh kecintaan terhadap seni atau kegiatan 

keagamaan, tetapi juga oleh ikatan sosial dan emosional yang terjalin erat di 

antara anggota kelompok. 

Penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa hubungan sosial yang positif 

memberdayakan individu untuk berbagi pengalaman dan membangun identitas 

sosial dalam kegiatan di mana mereka merasa terlibat.14 Kegiatan latihan rutin, 

penampilan bersama di berbagai acara, dan interaksi intens di luar kegiatan formal 

memiliki peran penting dalam membangun rasa kebersamaan dan solidaritas 

dalam komunitas, khususnya di antara para anggota kelompok hadroh di Jepang. 

Para anggota kelompok sering kali menggambarkan perasaan mereka saat berada 

dalam komunitas ini seperti menemukan "rumah kedua," yang memberikan 

kenyamanan dan kekuatan dalam menjalani kehidupan sebagai Muslim di luar 

negeri. Pernyataan tersebut relevan dengan yang disampaikan oleh informan 

“mereka yang datang untuk ikut rutinan itu tidak hanya sekedar selawatan, tetapi 

kita di masjid juga saling curhat, saling mencari solusi jika ada masalah satu 

sama lain, mungkin yang lagi cari pekerjaan, yang lagi butuh bantuan dan di situ 

menjadi rumah kedua bagi kita” (Anggota Lama Hadroh Nusantara, wawancara 

2025). 

Dari perspektif psikologis, rasa keterhubungan di kalangan anggota suatu 

kelompok berperan penting dalam mempertahankan motivasi serta ketahanan 

spiritual. Hal ini sejalan dengan teori Self-Determination yang dikembangkan oleh 

Deci dan Ryan. Teori ini mencatat bahwa pemenuhan kebutuhan dasar manusia 

untuk berhubungan dengan orang lain (relatedness) sangat penting untuk 

meningkatkan motivasi intrinsic.15 Keterhubungan sosial yang terjalin dalam 

kegiatan seperti hadroh tidak hanya menciptakan ruang untuk aktivitas seni, tetapi 

 
14 Thuy Vo, Kristine Velasquez Tuliao, and Chung-Wen Chen, “Work Motivation: The 

Roles of Individual Needs and Social Conditions,” Behavioral Sciences 12, no. 2 (2022): 49, 

doi:10.3390/bs12020049. 
15 Mathieu Tanaka, “Psychological Effects of Music in Exercise and Sports 

Performance,” International Journal of Arts Recreation and Sports 3, no. 1 (2024): 28–40, 

doi:10.47941/ijars.1788. 



 388 
 

Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.)  

juga mendukung pembentukan jaringan sosial yang kuat sebagai basis untuk 

berbagai usaha dakwah. 

Pengalaman bersama dalam komunitas keagamaan, seperti yang terjadi pada 

kegiatan hadroh, juga menciptakan saluran bagi individu untuk merasakan 

dukungan sosial. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa keterlibatan dalam 

kegiatan keagamaan dapat sangat efektif dalam memenuhi kebutuhan psikologis 

individu, termasuk kebutuhan untuk memiliki tujuan dan makna hidup yang lebih 

dalam.16 Kesamaan pengalaman ini membangun ketahanan dan motivasi di dalam 

anggota, karena mereka merasa terhubung dengan sesama yang memiliki tujuan 

dan keyakinan yang sama. 

Lebih jauh lagi, rasa keterhubungan ini tidak hanya terbatas di dalam 

kelompok, tetapi juga menjalar ke hubungan sosial yang lebih luas. Melalui 

penampilan publik, anggota hadroh berinteraksi dengan komunitas Muslim dari 

berbagai negara dan juga dengan masyarakat Jepang yang menunjukkan 

ketertarikan terhadap nilai-nilai Islam. Selaras dengan penjelasan informan 

“penyamapaian kesenian itu mudah diterima oleh orang jepang, sehingga 

membuat orang Jepang tertarik. Bahkan ketika saya kerja, diwaktu istirahat saya 

menunjukkan video Hadroh Nusantara kepada rekan kerja saya (orang Jepang 

asli) mereka sangat kagum dan tertarik dengan kesenian islam tersebut” 

(Anggota Baru Hadroh Nusantara, wawancara 2025). 

Proses interaksi lintas budaya ini menciptakan jembatan sosial (social 

bridge) antara Muslim dan non-Muslim, di mana dakwah dilakukan melalui 

pendekatan kultural yang damai dan penuh penghargaan terhadap perbedaan. 

Dengan demikian, hadroh berfungsi tidak hanya sebagai media ekspresi religius, 

tetapi juga sebagai ruang diplomasi budaya Islam di Jepang. Dari hasil temuan 

tersebut, dapat disimpulkan bahwa dimensi relatedness dalam dakwah hadroh 

berfungsi ganda: memperkuat solidaritas antaranggota secara internal dan 

 
16 Pg Mohd Auzae Mohd Pg Arshad, Rohaizat Baharun, and Norzaidahwati Zaidin, 

“Goal-Setting Theory (Gst) and Gamification Relationship in Increasing Mobile Fitness Apps 

Engagement: A Conceptual Discussion,” Journal of Business and Social Review in Emerging 

Economies 5, no. 1 (2019): 155–64, doi:10.26710/jbsee.v5i1.548. 



389 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398 
 

membangun hubungan positif antara komunitas Muslim dan masyarakat Jepang 

secara eksternal. 

Motivasi Islami Dalam Dakwah Bil hal Melalui Hadroh 

Keterlibatan anggota Hadroh Nusantara Tokyo dalam kegiatan dakwah 

melalui seni mencerminkan motivasi yang dalam dan beragam, selain dorongan 

psikologis intrinsik kegiatan dakwah melalui seni juga didasari oleh motivasi 

Islami yang mendasari tindakan mereka. Dalam pandangan Islam, setiap amal 

perbuatan harus didasari oleh niat yang ikhlas, mengacu pada konsep bahwa 

interaksi dengan seni sebagai medium dakwah tidak hanya bersifat fisik, tetapi 

juga melibatkan dimensi spiritual yang kuat. Motivasi Islami yang ditekankan 

dalam hal ini mencakup keseimbangan antara tiga dimensi penting yaitu spiritual 

(ruhiyah), sosial (ijtima‘iyyah), dan personal (fardiyyah). 

Kerangka pandangan ini sejalan dengan pemikiran ulama dan cendekiawan 

Muslim, seperti Al-Ghazali dan Ibnu Khaldun, mengarahkan fokus pada 

pentingnya niat ibadah dalam setiap aktivitas manusia, termasuk yang berkaitan 

dengan aspek sosial dan budaya. Al-Ghazali menekankan bahwa setiap tindakan 

manusia sebaiknya dilandasi oleh niat yang tulus untuk mencapai kemaslahatan 

umat, sebuah pandangan yang juga sejalan dengan konsep niat dalam Islam yang 

dipahami sebagai penentu keabsahan ibadah apa pun yang dilakukan.17 Dalam 

konteks ini, aktivitas hadroh sebuah tradisi yang menggabungkan seni dan 

spiritualitas dapat dimaknai sebagai perwujudan karakter dakwah bil hal yang 

lembut, humanis, dan bermuatan nilai-nilai spiritual, karena mengedepankan niat 

untuk menjalin hubungan baik dan memperkuat ukhuwah Islamiyah di antara 

umat. 

Ibnu Khaldun, dengan teori sosialnya, juga memberikan penekanan pada 

pentingnya solidaritas dalam masyarakat yang berlandaskan nilai-nilai keagamaan 

dan ibadah. Dalam hal ini menunjukkan bahwa amal baik, termasuk dalam seni 

 
17 Zahrotun Nisa and Wahyudin Darmalaksana, “NIAT MENURUT HADIS DALAM 

PENGAMALAN BELAJAR MAHASISWA: Studi Kasus UIN Sunan Gunung Djati Bandung,” 

Ijois Indonesian Journal of Islamic Studies 2, no. 1 (2021): 1–13, doi:10.59525/ijois.v2i1.17. 



 390 
 

Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.)  

hadroh, dapat berfungsi sebagai media untuk mengedukasi dan membina karakter 

umat yang lebih baik, sesuai dengan ajaran Islam. 

a. Ruhiyah (Spiritual) 

Dimensi ruhiyah dalam motivasi Islam mencakup aspek spiritual yang 

memperkuat hubungan antara individu dengan Allah SWT, yang terlihat dalam 

berbagai perilaku dakwah dan amal yang dilakukan oleh seorang muslim. 

Motivasi ini tidak hanya bersifat duniawi, tetapi lebih dalam tekanan pada harapan 

mendapatkan keridaan ilahi. Dalam konteks ini, Hodge dkk. Menegaskan bahwa 

motivasi yang murni dalam Islam berasal dari hubungan spiritual dengan Tuhan, 

di mana praktik keagamaan seharusnya didorong berdasarkan penghayatan akan 

iman.18 

Dalam kerangka teori motivasi Islami, dimensi ruhiyah memang didasari 

oleh dua prinsip utama, yaitu ikhlas (al-ikhlāṣ) dan niat baik (niyyah shāliḥah). 

Konsep dan praktik tersebut menekankan bahwa amalan yang dilakukan harus 

bertumpu pada niat yang tulus dan ikhlas, sebagaimana dijelaskan dalam hadis 

Nabi Muhammad SAW yang menegaskan bahwa “sesungguhnya amal perbuatan 

tergantung pada niatnya” (HR. al-Bukhārī dan Muslim). Dengan demikian, 

motivasi ruhiyah mengarahkan seseorang untuk berbuat karena dorongan batin 

yang tulus, bukan karena faktor eksternal seperti pujian, penghargaan, atau 

pengakuan sosial. 

Kegiatan hadroh bagi anggota Hadroh Nusantara Tokyo dipahami tidak 

hanya sebagai sebuah seni, tetapi juga sebagai bentuk ibadah yang sarat dengan 

makna spiritual. Para anggota hadroh menganggap bahwa kegiatan hadroh ini 

sebagai cara untuk memupuk keimanan, sehingga mereka merasa bersyukur 

ketika bisa beribadah dan berdakwah. Aktivitas ini seolah-olah menciptakan ruang 

spiritual yang memperkuat ikatan mereka dengan Sang Pencipta dan Rasulullah 

SAW. Perasaan ini sejalan dengan hasil studi yang menunjukkan bahwa aktivitas 

spiritual, termasuk berdoa dan ibadah, dapat mendukung kesejahteraan spiritual 
 

18 David R Hodge, Tarek Zidan, and Alt̤āf Ḥusain, “Validation of the Intrinsic Spirituality 

Scale (ISS) With Muslims.,” Psychological Assessment 27, no. 4 (2015): 1264–72, 

doi:10.1037/pas0000130. 



391 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398 
 

individu dan membawa ketenangan psikologis serta penguatan identitas 

spiritual.19 Melalui kegiatan seperti ini, anggota komunitas menemukan sumber 

daya batin yang membuat mereka lebih siap dalam berdakwah dan menjalani 

aktivitas sehari-hari dengan lebih sabar serta berkelapangan hati. 

Dalam konteks kehidupan diaspora di Jepang, motivasi ruhiyah memiliki 

peranan yang krusial dalam mempertahankan kontinuitas dakwah bil hal di antara 

komunitas Muslim. Dalam situasi di mana individu sering kali menghadapi 

lingkungan mayoritas non-Muslim, tantangan untuk mempertahankan atmosfer 

religius dan spiritual menjadi semakin nyata. Hal ini mengarah pada pencarian 

aktivitas yang dapat membantu menghidupkan kembali motivasi spiritual mereka. 

Salah satu cara yang terbukti efektif adalah melalui partisipasi dalam aktivitas 

hadroh, yang mengedepankan aspek ruhiyah dalam perayaan keagamaan dan 

budaya. Kegiatan seperti ini tidak hanya memfasilitasi keterhubungan individu 

dengan akar spiritual mereka tetapi juga menonjolkan nilai-nilai Islam yang damai 

dan universal. 

Dengan demikian, motivasi ruhiyah tidak hanya menjadi pendorong internal 

bagi pelaku dakwah, tetapi juga menjadi sumber makna eksistensial yang 

mengikat antara seni, spiritualitas, dan pengabdian. Seni hadroh dalam hal ini 

berfungsi sebagai medium kontemplatif yang mempertemukan ekspresi estetika 

dengan nilai-nilai ibadah, menjadikan setiap lantunan selawat sebagai simbol 

keindahan dakwah dan manifestasi cinta kepada Allah serta Rasul-Nya. 

b. Ijtima’iyah (Sosial) 

Pada konteks motivasi Islami, dimensi ijtima‘iyyah sangat tercermin dalam 

ajaran dakwah yang tidak hanya berfokus pada seruan spiritual tetapi juga 

melibatkan keterlibatan sosial demi kemaslahatan umat. Dalam Al-Qur’an, Allah 

memerintahkan untuk mendirikan kelompok yang menyeru kepada kebajikan 

 
19 Nurasikin Mohamad Shariff et al., “Islamic Music Listening, Spiritual Well-Being and 

Burnout of Employees in Islamic University,” Al-Irsyad Journal of Islamic and Contemporary 

Issues 7, no. 2 (2022): 915–23, doi:10.53840/alirsyad.v7i2.320. 



 392 
 

Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.)  

dengan menegaskan pentingnya tanggung jawab sosial. Hal ini dijelaskan dalam 

surah Ali Imron Ayat 104. 

"Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru 

kepada kebajikan, menyuruh kepada yang makruf, dan mencegah dari yang 

mungkar; merekalah orang-orang yang beruntung" (QS. Ali Imron ayat 104). 

Ayat ini menekankan bahwa dakwah berperan penting dalam pembentukan 

masyarakat yang beretika dan harmonis. 

Dalam Hadroh Nusantara Tokyo, motivasi ijtima‘iyyah dapat terlihat dari 

semangat anggota untuk mempererat hubungan sosial baik antar sesama diaspora 

Muslim Indonesia maupun masyarakat Jepang secara umum. Hadroh, sebagai 

salah satu bentuk seni Islam, tidak hanya berfungsi sebagai alat untuk 

memperkuat ukhuwah Islamiyah tetapi juga sebagai sarana yang memperkenalkan 

nilai-nilai Islam dengan cara yang damai kepada masyarakat non-Muslim. Melalui 

kegiatan hadroh, anggota-anggota merasa bahwa mereka mampu menciptakan 

jembatan antara dua budaya yang berbeda. Menurut studi yang dilakukan oleh 

Suyadi & Sabiq., seni dan budaya memiliki peran krusial dalam menyampaikan 

pesan keagamaan dan membangun ikatan sosial dalam komunitas.20 

Aktivitas komunitas ini tidak hanya terfokus pada kegiatan internal mereka, 

tetapi juga meluas ke arena sosial yang lebih luas. Tampil di festival budaya dan 

acara komunitas merupakan salah satu cara mereka menampilkan budaya 

Indonesia dan nilai-nilai Islam kepada publik. Salah satu contoh konkret adalah 

ketika Hadroh Nusantara Tokyo menampilkan kesenian hadroh dalam acara 

festival budaya internasional yang dihadiri oleh masyarakat dari berbagai negara. 

Melalui pendekatan estetika dan dialog budaya, mereka berhasil menghadirkan 

wajah Islam yang ramah, lembut, dan toleran. Pengalaman ini memperlihatkan 

bahwa dakwah bil hal yang berbasis pada interaksi sosial mampu menjadi sarana 

efektif dalam membangun pemahaman lintas budaya dan mengikis stereotip 

negatif terhadap Islam. Sebagaimana yang telah disampaikan oleh Informan 

 
20 Suyadi Suyadi and Ahmad Fikri Sabiq, “Acculturation of Islamic Culture as a Symbol 

of Siraman Rituals in Java Traditional Wedding,” Inject (Interdisciplinary Journal of 

Communication) 5, no. 2 (2021): 221–44, doi:10.18326/inject.v5i2.221-244. 



393 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398 
 

“awal mula pandangan orang Jepang terhadap islam itu radikal sehingga dengan 

kesenian seperti ini saya rasa bisa untuk mengenalkan islam kepada orang 

Jepang dengan wajah yang damai, buktinya banyak orang Jepang yang senang 

dan tertarik melihat hadroh kita” (Anggota Lama Hadroh Nusantara, wawancara 

2025). 

Motivasi Ijtima’iyyah (sosial) dalam konteks dakwah, khususnya melalui 

kegiatan seni seperti hadroh, menciptakan rasa tanggung jawab kolektif (collective 

responsibility) di antara para seniman Muslim. Mereka melihat diri mereka bukan 

sekadar sebagai pelaku seni, tetapi sebagai duta Islam yang menyebarkan pesan 

moral dan nilai-nilai rahmah di tengah masyarakat yang multikultural, seperti 

yang tercermin dalam kolaborasi mereka dengan masjid-masjid di Jepang. 

Interaksi tersebut didasarkan pada prinsip ta‘awun ‘ala al-birr wa al-taqwa, yang 

mengedepankan pentingnya tolong-menolong dalam kebaikan dan ketakwaan. Hal 

ini menunjukkan keterlibatan aktif mereka dalam mempromosikan nilai-nilai 

Islam melalui tindakan nyata dalam komunitas. 

c. Fardiyyah (Personal) 

Dimensi fardiyyah dalam motivasi Islami menekankan pentingnya 

kesadaran individu dalam memperbaiki dan memaknai kehidupan mereka dalam 

kerangka iman. Dalam Islam, tindakan amal tidak hanya memiliki nilai sosial atau 

spiritual; ia juga mendukung pembentukan karakter dan meningkatkan kualitas 

diri, sebuah proses yang dikenal sebagai tazkiyatun nafs. Konsep ini 

menggarisbawahi bagaimana motivasi fardiyyah dapat menjadi kunci untuk 

memahami pelaksanaan dakwah atau penyebaran ajaran Islam sebagai alat 

pembentukan kepribadian Muslim yang salah satunya mencakup keutamaan moral 

dan emosional. 

Dalam konteks Hadroh Nusantara Tokyo,  fardiyyah tercermin dalam 

pengalaman pribadi para anggotanya yang merasa bahwa keterlibatan mereka 

dalam kegiatan hadroh membawa dampak mendalam terhadap kehidupan spiritual 

dan emosional. Berdasarkan hasil wawancara, beberapa anggota mengungkapkan 

bahwa bergabung dalam hadroh membantu mereka menjaga semangat keislaman 



 394 
 

Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.)  

di tengah lingkungan yang sekuler dan minoritas Muslim. Salah satu responden 

menyatakan, “ketika hadroh dan kita berselawat di Jepang itu malah nikmatnya 

10 kali lipat daripada di Indonesia, karena kenikmatan hadroh dan berselawat itu 

bisa menghindarkan kita dari godaan buruk (bermaksiat)” (Pembina Hadroh 

Nusantara, wawancara 2025). 

Pernyataan ini memperlihatkan bahwa motivasi fardiyyah, atau motivasi 

individu dalam menjaga keseimbangan spiritual dan perkembangan identitas diri, 

sangat relevan dalam konteks diaspora. Diaspora seringkali menempatkan 

individu dalam keadaan ketegangan antara nilai-nilai keagamaan yang dipegang 

teguh dengan budaya sekuler yang mengglobal. Dalam situasi ini, aktivitas hadroh 

yang merupakan bentuk pengungkapan seni budaya Islam melalui musik dapat 

berfungsi sebagai sarana untuk mempertahankan dan memperkuat nilai-nilai 

religius di tanah rantau. Melalui praktik hadroh, individu mendapatkan 

kesempatan untuk tidak hanya menyalurkan hobi dan bakat, tetapi juga melakukan 

refleksi diri yang mendalam, memperkuat iman, dan menemukan kedamaian batin 

di tengah tantangan identitas yang dihadapi. 

Dengan demikian, motivasi fardiyyah dalam dakwah bil hal melalui hadroh 

menegaskan bahwa setiap individu memiliki peran dan makna personal dalam 

menjalankan misi dakwah. Bagi anggota Hadroh Nusantara Tokyo, aktivitas 

hadroh bukan hanya tentang tampil di depan publik, tetapi juga tentang proses 

menjadi pribadi yang lebih beriman, berakhlak, dan berkomitmen terhadap ajaran 

Islam. Dimensi ini menegaskan bahwa dakwah bil hal tidak hanya bersifat 

eksternal dan sosial, tetapi juga merupakan proses internal pembentukan diri yang 

menjadikan dakwah sebagai jalan menuju kematangan spiritual dan keutuhan 

kepribadian Islami. 

D. PENUTUP 

Penelitian ini menegaskan bahwa dakwah bil hal melalui seni hadroh 

merupakan strategi dakwah kultural yang efektif dan relevan dalam konteks 

masyarakat minoritas Muslim di Jepang, karena mampu menyampaikan ajaran 

Islam dengan cara yang estetis, inklusif, dan mudah diterima oleh masyarakat 



395 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398 
 

lintas budaya. Keberadaan Hadroh Nusantara Tokyo tidak hanya memperkuat 

identitas keagamaan dan solidaritas komunitas Muslim diaspora, tetapi juga 

berfungsi sebagai medium dialog budaya yang mencitrakan Islam sebagai agama 

yang damai. Temuan penelitian yang memadukan Teori Self-Determination dan 

Teori Motivasi Islami menunjukkan bahwa motivasi anggota bersifat 

multidimensional, mencakup kebutuhan psikologis dan dorongan spiritual, 

sehingga seni hadroh berperan sebagai ruang aktualisasi diri, penguatan 

ukhuwwah, serta pemurnian jiwa di tengah lingkungan sekuler. Oleh karena itu, 

penelitian ini berkontribusi pada pengembangan wacana dakwah kontemporer 

dengan menunjukkan bahwa pendekatan seni budaya dapat menjadi soft power 

Islam yang adaptif dan efektif dalam konteks global, khususnya bagi komunitas 

Muslim minoritas. 

Berikutnya, agar Hadroh Nusantara Tokyo terus mempertahankan 

konsistensi dalam kegiatan dakwah bil hal melalui seni hadrah, sekaligus 

meningkatkan kualitas pembinaan internal agar nilai spiritual dan kebersamaan 

antar anggota semakin kuat. Selain itu, perlu dilakukan pengembangan program 

yang lebih terstruktur, seperti kajian rutin, agar kegiatan hadrah tidak hanya 

menjadi sarana hiburan religius, tetapi juga media pembentukan karakter dan 

penguatan identitas keislaman bagi diaspora Muslim di Jepang. 

 

  



 396 
 

Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.)  

DAFTAR PUSTAKA 

Afkar, Vyan Tashwirul, and Dwi Ardhanariswari Sundrijo. “Defining Islamic 

Transnationalism:  A Case Study of Indonesia’s Nahdlatul Ulama.” Jurnal 

Global & Strategis 17, no. 2 (2023): 363–80. 

doi:10.20473/jgs.17.2.2023.363-380. 

Arif, Solehan. “Manusia Dan Agama.” Islamuna Jurnal Studi Islam 2, no. 2 

(2015): 149–66. doi:10.19105/islamuna.v2i2.659. 

Arshad, Pg Mohd Auzae Mohd Pg, Rohaizat Baharun, and Norzaidahwati Zaidin. 

“Goal-Setting Theory (Gst) and Gamification Relationship in Increasing 

Mobile Fitness Apps Engagement: A Conceptual Discussion.” Journal of 

Business and Social Review in Emerging Economies 5, no. 1 (2019): 155–64. 

doi:10.26710/jbsee.v5i1.548. 

Azimi, Zul. “Motivasi Dalam Islam.” Jurnal Tahqiqa Jurnal Ilmiah Pemikiran 

Hukum Islam 18, no. 1 (2024): 61–69. doi:10.61393/tahqiqa.v18i1.209. 

Deci, Edward L, and Richard M Ryan. “Self-Determination Theory,” 2015, 486–

91. doi:10.1016/b978-0-08-097086-8.26036-4. 

Dwi Litasari. AKTIVITAS DAKWAH KULTURAL RISMA MIFTAHUL HUDA 

MELALUI SENI BUDAYA ISLAM DI DESA PAGAR IMAN, 2019. 

Erasiah, Erasiah, and Fikri Surya Pratama. “Islam in Japan: From Confinement to 

Muslim-Friendly.” Journal of Al-Tamaddun 19, no. 2 (2024): 89–100. 

doi:10.22452/jat.vol19no2.6. 

Fadillah Ikhwan. “Nilai-Nilai Karakter Religius Yang Terkandung Dalam 

Kesenian Hadrah Pada Mahasiswa Di Sanggar Asy-Syauqi Pai,” 2023. 

Gunawan, Reka, and Abdul Muhid. “The Strategy of Da’wah Bil Hal 

Communication:  Literature Review.” Komunike 14, no. 1 (2022): 33–50. 

doi:10.20414/jurkom.v14i1.5270. 

Hidayatullah, Syarif, and Asy’ari Asy’ari. “The Influence of Religiosity, Zakat 

Knowledge and Social Media on the Interest in Paying Zakat of Educated 

Millennial Muslims.” Ekonomika Syariah Journal of Economic Studies 7, no. 

2 (2023): 194. doi:10.30983/es.v7i2.8084. 

Hodge, David R, Tarek Zidan, and Alt̤āf Ḥusain. “Validation of the Intrinsic 

Spirituality Scale (ISS) With Muslims.” Psychological Assessment 27, no. 4 

(2015): 1264–72. doi:10.1037/pas0000130. 

Kadir, Syahruddin, Muhammad Wahyuddin Abdullah, and Amiruddin Kadir. 

“Analisis Pengukuran Kinerja Dengan Pendekatan Maslahah Scorecard.” 

Jurnal Minds Manajemen Ide Dan Inspirasi 6, no. 1 (2019): 53. 

doi:10.24252/minds.v6i1.8108. 



397 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 375-398 
 

Korhonen, Kirsi, and Toivo Muilu. “Characteristics and Stability of Consumer 

Food-Buying Groups: The Case of Food Circles.” Review of Agricultural 

Food and Environmental Studies 103, no. 3 (2022): 211–45. 

doi:10.1007/s41130-022-00172-4. 

Marks, Loren D, David C Dollahite, and Kaity Pearl Young. “Struggles 

Experienced by Religious Minority Families in the United States.” 

Psychology of Religion and Spirituality 11, no. 3 (2019): 247–56. 

doi:10.1037/rel0000214. 

Nisa, Zahrotun, and Wahyudin Darmalaksana. “NIAT MENURUT HADIS 

DALAM PENGAMALAN BELAJAR MAHASISWA: Studi Kasus UIN 

Sunan Gunung Djati Bandung.” Ijois Indonesian Journal of Islamic Studies 

2, no. 1 (2021): 1–13. doi:10.59525/ijois.v2i1.17. 

Rahmawati, Yessi, Usman Mu’azu Alhassan, Al Ma’rifatul A’la, and Luthfi Nur 

Rosyidi. “Empirical Study on the Determinants of Muslim Tourists’ Visit to 

Japan: Do Muslim–Friendly Facilities and Culture Matter?” Journal of 

Islamic Marketing 16, no. 2 (2025): 353–72. doi:10.1108/jima-07-2022-

0188. 

Renzetti, Claire M, C Nathan DeWall, Amy Messer, and Richard S Pond. “By the 

Grace of God: Religiosity, Religious Self-Regulation, and Perpetration of 

Intimate Partner Violence.” Journal of Family Issues 38, no. 14 (2015): 

1974–97. doi:10.1177/0192513x15576964. 

Rofidah, Lailatur. “Urgensi Psikologi Massa Dalam Perencanaan Dakwah Di 

Youtube.” Al-Hikmah Media Dakwah Komunikasi Sosial Dan Kebudayaan 

12, no. 2 (2021): 105–13. doi:10.32505/hikmah.v12i2.3008. 

Rokach, Ami, and Gwenaëlle Philibert-Lignières. “Intimacy, Loneliness &Amp; 

Infidelity.” The Open Psychology Journal 8, no. 1 (2015): 71–77. 

doi:10.2174/1874350101508010071. 

Rothman, Abdallah, and Adrian Coyle. “The Clinical Scope of Islamic 

Psychotherapy: A Grounded Theory Study.” Spirituality in Clinical Practice 

10, no. 1 (2023): 4–19. doi:10.1037/scp0000282. 

Saputra, Eko Hendro, M Bahri Ghazali, Hasan Mukmin, Bambang Budi Wiranto, 

and Fitri Yanti. “Understanding Da’wah and Khatib.” Linguistics and 

Culture Review 5, no. S1 (2021): 274–83. doi:10.21744/lingcure.v5ns1.1373. 

Seitio-Kgokgwe, Onalenna, Robin Gauld, Philip C Hill, and Pauline Barnett. 

“Understanding Human Resource Management Practices in Botswana’s 

Public Health Sector.” Journal of Health Organization and Management 30, 

no. 8 (2016): 1284–1300. doi:10.1108/jhom-05-2015-0076. 

Shariff, Nurasikin Mohamad, Nor Atiqah Azhar, Siti Nurbayani Abu Bakar, 

Azmir Ahmad, Mohd Arifin Kaderi, and Sanisah Saidi. “Islamic Music 

Listening, Spiritual Well-Being and Burnout of Employees in Islamic 



 398 
 

Motivasi Dakwah Bilhal Melalui Seni Hadroh Di.... (Fuad, dkk.)  

University.” Al-Irsyad Journal of Islamic and Contemporary Issues 7, no. 2 

(2022): 915–23. doi:10.53840/alirsyad.v7i2.320. 

Skripsi Yuliana. PESAN DAKWAH GRUP HADRAH AT-TAQWA DESA LOKASI 

BARU, KECAMATAN AIR PERIUKAN, KABUPATEN SELUMA SKRIPSI, 

2020. 

Suyadi, Suyadi, and Ahmad Fikri Sabiq. “Acculturation of Islamic Culture as a 

Symbol of Siraman Rituals in Java Traditional Wedding.” Inject 

(Interdisciplinary Journal of Communication) 5, no. 2 (2021): 221–44. 

doi:10.18326/inject.v5i2.221-244. 

Tanaka, Mathieu. “Psychological Effects of Music in Exercise and Sports 

Performance.” International Journal of Arts Recreation and Sports 3, no. 1 

(2024): 28–40. doi:10.47941/ijars.1788. 

Vo, Thuy, Kristine Velasquez Tuliao, and Chung-Wen Chen. “Work Motivation: 

The Roles of Individual Needs and Social Conditions.” Behavioral Sciences 

12, no. 2 (2022): 49. doi:10.3390/bs12020049. 

Winanti, Risa, and Hendra Afiyanto. “Arena of Public Dominance Seeing the 

Transformation of the Social Function of Islamic Art Jedoran Tulungagung.” 

Kontemplasi Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 10, no. 2 (2023): 196–212. 

doi:10.21274/kontem.2022.10.2.196-212. 

  


