Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan Interelasinya Dengan

Islam Membentuk Moderasi Beragama
Armyn Hasibuan

Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan
Email: armynhasibuan@uinsyahada.ac.id

Abstract

This study aims to reveal the ethical and moral values embedded in local
wisdom that shape the practice of religious moderation within the community of
Batu Godang Village, Angkola Sangkunur Subdistrict, South Tapanuli. This village
has been designated as a fostered village and is currently preparing to become a
pilot village for the PTP2WKSS (Integrated Program for Enhancing Women'’s Roles
toward Healthy and Prosperous Families). The research employs a descriptive
qualitative approach, with data collected through participatory observation, in-
depth interviews, and field documentation. Data analysis was conducted
interactively following the Miles and Huberman model, encompassing data
reduction, data display, and conclusion drawing. The findings indicate that the Batu
Godang community internalizes local wisdom values integrated with Islamic
teachings—such as honesty (sidq), responsibility (amanah), justice (‘adl), and
tolerance (tasamuh)—in interfaith social life, particularly in fostering religious
moderation. These values function as the foundation of religious moderation,
aligning with the Islamic concept of wasathiyyah as well as the four indicators of
religious moderation promoted by the Indonesian Ministry of Religious Affairs:
national commitment, tolerance, non-violence, and acceptance of local culture. The
integration of Islamic ethical perspectives from Al-Ghazali and Ibn Miskawaih with
religious moderation theory demonstrates that spiritual morality, when combined
with local wisdom, contributes to the formation of a harmonious, plural, and
civilized society.

Keywords: Moral Ethics, Religious Moderation, Islamic Ethics, Local Wisdom,
Batu Godang

Abstrak

Penelitian ini bertujuan mengungkap nilai-nilai kearifan lokal yang sarat
etika moral dalam membentuk praktik moderasi beragama pada masyarakat desa
Batu Godang, Kecamatan Angkola Sangkunur Tapanuli Selatan, apatah lagi sebagai
desa Binaan yang selanjutnya akan berbenah diri utuk menjadi desa percontohan
PTP2WKSS (Program Terpadu Peningkatan Peran Wanita menuju Keluarga Sehat
Sejahtea). Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan teknik
pengumpulan data melalui observasi partisipatif, deep interviw dan dokumentasi
lapangan. Analisis dilakukan secara interaktif menurut model Miles dan Huberman
yang mencakup reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa masyarakat Batu Godang menginternalisasi nilai-nilai kearifan
local dengan ajaran keislaman seperti kejujuran (sidg), tanggung jawab (amanah),
keadilan (‘adl), dan toleransi (tasamuh) dalam kehidupan sosial lintas agama,
erutama dalam moderasi beragama. Nilai-nilai tersebut berfungsi sebagai fondasi
moderasi beragama yang selaras dengan konsep wasathiyyah Islam dan empat
indikator Kementerian Agama RI yaitu komitmen kebangsaan, toleransi, anti
kekerasan, serta penerimaan terhadap budaya lokal. Integrasi etika Islam versi Al-


mailto:armynhasibuan@uinsyahada.ac.id

Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 358

Ghazali dan Ibn Miskawaih dengan teori moderasi beragama memperlihatkan
bahwa moralitas spiritual yang berpadu dengan kearifan lokal melahirkan
masyarakat plural yang harmonis dan berkeadaban.

Kata Kunci. Etika Moral, Moderasi Beragama, Etika Islam, Kearifan Lokal, Batu
Godang



359 HIKMAH, vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374

. PENDAHULUAN

Dinamika masyarakat modern yang semakin kompleks, persoalan moral dan
keagamaan menjadi salah satu tantangan utama dalam menjaga harmoni sosial.
Fenomena polarisasi ideologis, maraknya ujaran kebencian, membuli dan ghibah
serta munculnya sikap intoleran di ruang publik memperlihatkan rapuhnya fondasi
etika moral apalagi ahlak masyarakat. Di Indonesia, yang dikenal sebagai negara
majemuk, perbedaan agama, budaya, dan etnis adalah keniscayaan yang
membutuhkan pemaknaan ulang atas nilai-nilai etika dan beragama. Moderasi
beragama tidak sekadar slogan politik keagamaan, tetapi merupakan praktik
keseharian yang mengakar pada kesadaran moral dan spiritual individu serta
komunitas. Politik keagamaan terasa pada setiap penganut agama bahwa agama
merupakan suatu yang pundamental membentuk sikap dan ideology keyakinan yang
amat sensitive, mudah bereaksi kalau tersinggung menyulut api kemarahan. Di sisi
lain, setiap orang lebih mudah akrab dan bekerjasama dalam membangun
kepentingan bersama masyarakat, berbangsa dan bernegara manakala didekati
dengan bahasa agamanya. Maka moderasi beragama salah satu solusi yang tepat
apalagi di tengah masyarakat multi etnis dan adat budaya seperti di desa Batu
Godang', Kecamatan Angkola Sangkunur Tapanuli Selatan.

Etika moral menjadi titik awal pembentukan sikap moderat. Etika bersumber
akal sehat, moral dari adat budaya lokal sementara istilah akhlak diperoleh dari
ajaran agama seperti al-Qur’an dan Hadis dalam ajaran islam. Ketiga tiga istilah
tersebut sama sama digunakan menunjuk perilaku orang dalam masyarakat. yakni
mencerminkan integritas batin yang memandu tindakan lahiriah dari akal sehat yang
sering di jembatani tradisi dan kearifan lokal. Al-Ghazali menegaskan bahwa
kebajikan moral hanya lahir dari keseimbangan antara akal, hati, dan nafsu?;
sementara Ibn Miskawaih menekankan pentingnya latihan jiwa (rivadah al-nafs)
untuk mencapai kematangan moral®. Dalam konteks sosial, etika bukan hanya

norma individual, melainkan juga sistem nilai yang menuntun relasi antar manusia

! Hasil Observasi Ketika survey untuk penempatan Mahasiswa KKL UIN Syeh Ali Hasan
Ahmad Addary, tahun 2024

2 Al-Ghazali. Ihya’ Ulum al-Din.(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,2013 ), h.

3 Ibn Miskawaih. (1968). Tahdzib al-Akhlag wa Tathir al-A raq. Cairo: Al-Maktabah al-
Taufiqiyyah.



Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 360
agar berlandaskan keadilan, empati, dan tanggung jawab. Nilai-nilai inilah yang
menjadi fondasi dari moderasi beragama atau wasathiyyah dari konsep keislaman
yang mengedepankan keseimbangan antara iman dan amal yang diejawantahkan
dengan realitas sosial. Bahwa keberhasilan membangun masyarakat moderat sangat
bergantung pada integrasi nilai moral dan kearifan lokal. Misalnya, penelitian oleh
Nurhadi menegaskan bahwa moderasi beragama di Indonesia lebih mudah
berkembang ketika didukung oleh tradisi lokal yang menjunjung musyawarah dan
gotong royong4.

Demikia juga S.A Lubis juga menemukan bahwa praktik toleransi antar
umat di Sumatera Utara banyak dipengaruhi oleh nilai adat Batak tentang dalihan
na tolu yang menekankan keseimbangan dan penghormatan timbal balik. Namun,
kebanyakan kajian tersebut masih berfokus pada institusi pendidikan atau lembaga
keagamaan®, belum menyentuh secara mendalam pada masyarakat desa sebagai
ruang sosial tempat nilai moral dan agama bertemu secara nyata dalam kehidupan
sehari-hari.

Di sinilah letak celah penelitian sekaligus novelty yang ingin dijembatani
oleh studi ini. Desa Batu Godang, Kecamatan Angkola Sangkunur, Kabupaten
Tapanuli Selatan, menjadi contoh menarik masyarakat majemuk yang mampu hidup
damai di tengah perbedaan agama dan budaya. Penduduknya terdiri dari pemeluk
Islam dan Kristen dengan latar belakang etnis Batak, Jawa, dan Nias, namun hingga
kini tidak pernah tercatat konflik bernuansa keagamaan. Kegiatan sosial seperti
gotong royong, pesta adat, maupun peringatan hari besar nasional selalu diikuti
bersama oleh semua kelompok. Fenomena ini memperlihatkan keberhasilan
masyarakat lokal menginternalisasi nilai moral yang berakar dari ajaran Islam dan

tradisi budaya setempat.

4 Nurhadi, M., (2022). Etika Islam dan moderasi beragama dalam konteks multikultural.
Jurnal Al-Fikr Al-Islami, 13(2), 115-128.

5 Lubis, S. A. (2020). Internalisasi nilai moral dalam pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan
dan Dakwah, 4(1), 45-58.



361 HIKMAH, vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini kualitatif deskriptif® dengan pendekatan agama dan budaya
untuk menggali secara mendalam nilai-nilai moral, etika dan akhlak, dan praktik
moderasi beragama yang hidup dalam masyarakat desa Batu Godang. Seperti
dijelaskan oleh Miles & Huberman (2014), penelitian kualitatif bertujuan
memahami makna yang terkandung di balik tindakan sosial, bukan sekadar
mengukur frekuensi perilaku.Penelitian ini bersifat studi lapangan (field research)’
dengan orientasi fenomenologis. Peneliti berusaha memahami pengalaman
keagamaan dan sosial masyarakat sebagaimana dirasakan dan dimaknai oleh mereka
sendiri. Pendekatan ini menempatkan peneliti sebagai instrumen utama yang terlibat
langsung dalam proses pengumpulan dan analisis data.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Hasil

Pernyataan Bupati Sumenep yaitu Achmad Fauzi Wongsojudo, mengenai isu
kemiskinan petani diperoleh dari pemberitaan Kompas.com dengan judul “Petani
Jadi Penyumbang Angka Kemiskinan di Sumenep” (13 Agustus 2025). Dalam berita
tersebut, Bupati menyampaikan bahwa petani merupakan salah satu kelompok yang
rentan menyumbang angka kemiskinan daerah. Pernyataan tersebut dinyatakan

secara eksplisit melalui kutipan berikut:

Desa Batu Godang Kecamatan Angkola Sangkunur memiliki kearifan lokal
meskipun terwujud dalam beberapa praktik sosial seperti gotong royong, toleransi
antarwarga, tradisi marpege-pege dan marsialapari yang masih lestari hingga kini®.
Gotongroyong; Gotong royong ini tidak didasarkan pada imbalan materi,
melainkan pada kesadaran kolektif bahwa kehidupan bermasyarakat harus dijalani
secara saling membantu. Nilai ini menumbuhkan rasa kebersamaan, empati, dan

tanggung jawab sosial, sekaligus memperkuat kohesi sosial di tengah masyarakat.

6 Siti Kholifah & 1 Wayan Suyadnya, Metodologi Penelitian Kualitatif Berbagi Pengelaman
dari Lapangan, (Depok, PT. Raja Grafindo Persada, 2018), 136

7 Suginono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D Cet. Ke 17 (Bandung:
Alfabeta, 2012), Him.240

8 Hasil Wawancara dengan Kades Tgl 24 Desember 2025



Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 362

Praktik ini terlihat dalam berbagai aktivitas, seperti pembangunan rumah warga,
kebersihan lingkungan atau fasilitas umum pada waktu tertentu seperti acara adat
dan penyambutan bulan Ramadhan.
Toleransi antarwarga; Toleransi di desa Batu Godang tercermin dalam sikap
saling menghormati perbedaan, baik dalam pandangan, latar belakang keluarga,
maupun peran sosial. Meski masyarakat relatif homogen secara agama, nilai
toleransi tetap hidup dalam menghargai pendapat orang lain dalam musyawarah,
tidak memaksakan kehendak pribadi dan menjaga keharmonisan antar tetangga. Ini
menjadi fondasi penting dalam menciptakan kehidupan desa yang damai dan rukun,
serta mencegah konflik sosial.
Marpege-pege; Marpege-pege sebagai Bentuk Kepedulian Sosial antara sesame
baik di ikat karena sekampung, seorganisasi, sepertemanan dan lain sebagainya. Hal
ini merupakan tradisi pengumpulan bantuan secara sukarela dari masyarakat untuk
membantu warga yang sedang mengalami kesulitan ekonomi, biasanya calon
pengantin lelaki yang telah menerima perjanjian utang dari pihak calon isterinya
baik untuk mahar, biaya pesta pernikahan mereka. Marpege-pege dapat juga
diadakan manakala ada musibahan berupa datangnya bencana dan kegiatan social-
keagamaan lainnya. Tradisi ini mencerminkan nilai kepedulian, keikhlasan, dan
solidaritas sosial yang tinggi. Marpege-pege tidak hanya meringankan beban
individu, tetapi juga mempererat hubungan emosional antarwarga, karena dilakukan
atas dasar kesadaran dan rasa kebersamaan.
Marsialapari; sebagai Kerja Sama dalam Aktivitas Ekonomi dan Sosial.
Marsialapari merupakan bentuk kerja sama timbal balik, terutama dalam aktivitas
pertanian dan pekerjaan berat. Prinsipnya adalah saling membantu secara bergiliran
tanpa perhitungan untung rugi. Dalam praktiknya, marsialapari memperlihatkan
nilai keadilan, Kebersamaan dan Kesetaraan antar warga. Tradisi ini mengajarkan
bahwa keberhasilan individu tidak terlepas dari peran komunitas, sehingga setiap
anggota masyarakat memiliki tanggung jawab sosial satu sama lain.

Marsialapari merupakan kearifan local yang telah mentradisi sejak nenek
moyang yang tidak diketahui persis masa dekadenya, di tempat lainpun marsialapari
ini ada, tetapi sebagian sudah tidak semarak yang dulu lagi. Menurut Staf Kades

mengatakan bahwa sekarang marsalapari sudah lebih dahulu dicarinya keluarga



363 HIKMAH, vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374

dekat atau temannya atau ada hubungan kefamilian. Di masa lalu tidak terlalu
dipentingkan asalkan mau dan bertanggung jawab apalgi dalam mempererat
hubunan antara kelompok dengan kelompok lain yang mungkin saja berbeda suku,
marga, ras, bahasa dan apalagi agama dalam satu kampong.
Simbol Ritual dan Pratik Budaya Lokal

Simbol, ritual, dan praktik budaya lokal di Desa Batu Godang didasarkan
pada warisan budaya Batak Angkola, mencakup nilai simbolis kain ulos, struktur
sosial Dalihan Na Tolu, dan arsitektur tradisional sebagai pengikat identitas sampai
pada acara mangupa mempunyai symbol dan ritual tertentu. Cuman dalam hal ini
yang signfikan berkaitan adalah Dalihan Na Tolu selain menjadi system nilai juga
sumber moral yang telah menyatu dengan kehidupan bermayaraat. Dalam tataran
tutur sapa dengan ritual seperti pernikahan adat (mangupa), tarian tor-tor, dan pesta
komunitas (horja godang) sebagaiekspresi sosial dan spiritual. Praktik lisan
utamanya mangkobar (ceramah/pidato) lebih memasyaraka karena di masa
orangtua kita mereka masih ada tradisi martarombo dengan berbalas pantun di
tengah kawula atau Naposo Nauli Bulung ( NNB) sehingga mereka terlatih
berbicara adat budaya dan lebih santun dalam intraksi komunikasi antara sesame.
Hal ini tidak melihat suku, agama dan budaya.

Dalihan Na Tolu memiliki nilai Filosofi Sosial bukan hanya simbol sosial
tetapi menjadi kerangka nilai dan hubungan sosial dalam masyarakat Angkola, di
dalamnya ada
Mora (pihak keluarga istri),Hulanghonon/Anak boru (kandung keluarga) dan
Dongan Turunan/Kahanggi (keluarga dari pthak mempelai laki-laki). Bukan hanya
itu, Dalihan Na Tolu menjadi dasar dalam tata upacara adat, pengambilan

keputusan, dan resolusi konflik.

Nilai Moral, Etika dan Akhlak dalam Kearifan Lokal dan Relevansinya

dengan Ajaran Islam.

Nilai Etika dalam Kearifan Lokal Masyarakat Batu Godang tampak pada
cara bersikap dan bertindak yang pantas sesuai akal sehat, sehingga melahirkan
perilaku etis dalam pergaulan social kemasyarakatan. Tata krama berbicara,

terutama kepada orang tua, tokoh adat, dan lainnya terkadang mengikuti konsdransi



Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 364
Dalihan Na Tolu (mora, kahanggi, anak boru) sebagai sistem sosial yang mengatur
hubungan kemasyarakatan sehingga melahirkan manusia —manusia moralis.
Sementara ada pula bersikap dan bertindak dengan menyesuaikan dengan ajaran
agama sehingga melahirkan manusia agamis.

Adab dan adat adalah kata serapan dari islam yang diabadikan menjadi
bahasa Indonesia dan pemakaiannya cukup signifikan dalam kehidupan sehari-hari,
barmasyarakat dan musyawarah, mengedepankan mufakat dan menghindari konflik
terbuka sebagai bagian adab dan adat kebiasaan. Jadi perilaku masyarakat desa Batu
Godang masih dalam nilai nilai yang cukup baik dan harmoni, banyak sesuai
dengan keislaman karena baik adat budaya dan system berpikir manusianya masih
dilingkaran akal sehat yang manusiawi dan pengaruh adat nyapun banyak dari
akulturasi dan sinkretisme islam. Islam mengajarkan adab berbicara yang lembut
dan menghormati yang lebih tua. Musyawarah merupakan prinsip utama dalam
Islam (syura).Menghormati struktur sosial selama tidak bertentangan dengan
syariat. Tokoh adat mengatakan “Adat dohot ibadat marsitoguan” (Adat dan ibadah
saling menguatkan) menunjukkan bahwa adat di Desa Batu Godang dipahami

sebagai sarana memperkuat akhlak Islami, bukan untuk menentangnya.

Peran Kearifan Lokal Membentuk Sikap Moderat

peran kearifan lokal termasuk berfungsi, berkontribusi, dan berpengaruhnya
nilai-nilai budaya setempat yang hidup dan dipraktikkan oleh masyarakat Desa Batu
Godang dalam kehidupan sehari-hari. Penulis melihat nilai adat istiadat’ norma
sosial dan etika bermasyarakat, petuah adat, ungkapan lokal, dan falsafah
hidup,tradisi musyawarah, gotong royong, dan kekeluargaan serta struktur sosial
adat (tokoh adat, tokoh agama, dan tokoh masyarakat)terwariskan meskipun
mengalami kontaminasi kehidupan kontemporer®.

Peran kearifan lokal tidak hanya sebagai warisan budaya, tetapi sebagai alat
sosial yang mengatur perilaku masyarakat, menjadi pedoman dalam menyelesaikan
konflik, menanamkan sikap saling menghormati dan menjaga keharmonisan

antarindividu dan kelompok.

% Hasil Observasi, tgl 26 Desember 2025



365 HIKMAH, vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374

Kearifan Lokal Modal Sosial Moderasi Beragama

Dalam masyarakat multikultural yang dihuni oleh penganut Islam dan
Kristen, kearifan lokal berfungsi sebagai modal sosial (social capital) yang
menjembatani perbedaan teologis. Nilai-nilai adat yang telah hidup lama justru
sering kali lebih dulu mengajarkan moderasi sebelum istilah “moderasi
beragama” dikenal secara formal dalam islam sebagai Ta ‘awun ‘alal birri wat tagwa
(QS. Al-Maidah: 2) dan bahkan di keristen juga ada Kasihilah sesamamu manusia
(Matius 22:39).

Jadi gotong royong, marpege-pege dan bakti social lainnya sebagai kearifan
local menanamkan praktik hidup berdampingan yang bersifat praksis, bukan hanya
wacana. Ketika Muslim dan Kristen bekerja bersama membangun jalan desa, rumah
ibadah, kebersihan atau membantu hajatan, maka identitas keagamaan tidak

menjadi sekat, melainkan saling melengkapi.

Penguatan Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal
Dalam penelusuran peneliti bahwa berjalannya modeasi Beragama di desa

Batu Godang ditopang oleh tiga pilar, yaitu :

1. Peran Badan Permusyawaratan Desa (BPD); Sebagai lembaga pemerintahan desa
yang anggotanya wakil dari penduduk desa berdasar keterwakilan wilayah dan
ditetapkan secara demokratis. Berkewajiban melakukan control terhadap
implementasi peraturan desa serta anggaran pendapatan dan belanja desa
(APBDes).!°

2 Peran Naposo Nauli Bulung (NNB); atau dengan nama lain sperti Karangtaruna
yang di dalamnya ada program masing masing bergerak di bidang usaha
kesejahteraan social. Salah satu yang dapat diacungi jempol adalah rajin dan
sikap segapnya mereka dating menghadiri setiap ada kegiatan di kampong
kampong meskipun menempuh jarah yang relative jauh. Desa Batu Godang ini
mempunyai 7 (tujuh) dusun atau kampong. Yaitu kampong Batu Godang, Toko
Padang, Tanah Lapang, Kampung Kejo, Kampung Duirian, Gunung Harapan dan

Pardomuan. Selain jalannya yang masih tanah liat jaraknyapun satu sama lain

19 Firman, Peranan Badan Permusyawaratan Desa dalam Penyelenggaraan Pemerintahan
di desa, Al-Ishlah,Vol.23, No.I



Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 366
cukup jauh. Khusus kampong Tanah Lapang penduduknya mayoritas beragama
keristen dari berbagai suku seperti Batak, Jawa dan suku Nias. Setiap ada
kegiatan muda mudi semua dilibatkan tanpa membedakan suku,etnis dan agama.
. Peran Masyarakat; Masyarakat desa Batu godang mendukung toleransi beragama
dari aspek pendidikan, komunikasi, kebersamaan, kepemimpinan, pengakuan
hukum dan aturan local, serta budaya dan tradisi local. Dalam bidang pendidikan
dapat dilihat dengan berbaurnya siswa antara muslim dan Kristen. Dalam
komunikasi juga bisa dilihat dengan adanya kunjungan kepala desa ke dusun
Gunung harapan menunjukkan kepedulian kepala desa ke masyarakat tanpa
pandang bulu. Kepemimpinan pengakuan hukum dan aturan lokal serta budaya
dan tradisi lokal tersebut dapat dilihat dengan adanya mendorong berjalanannya
toleransi beragama tersebut yaitu peran BPD, NNB, karang Taruna dan
masyarakat.

Masyarakat yang sering berinteraksi dan berdialog mengenai keyakinan dan
praktik agama mereka cenderung lebih toleran. Diskusi terbuka tentang agama
dan budaya membantu membangun empati dan mengurangi ketegangan,
Sementara partisipasi dalam kegiatan sosial atau acara masyarakat yang
melibatkan berbagai kelompok Agama dapat memperkuat rasa persaudaraan.

Desa Batu godang memiliki tradisi atau adat istiadat yang mendukung kerukunan
antar umat beragama. Misalnya, dari berbagai dusun yang ada di desa Batu
godang seluruh masyarakatnya memiliki tradisi gotong royong yang melibatkan
semua kelompok agama sehingga memperkuat hubungan antar umat. Secara
keseluruhan, masyarakat desa batu godang menciptakan suasana toleransi
beragama dengan mempromosikan pendidikan, komunikasi, dan kerja sama,
serta dengan dukungan dari pemimpin masyarakat dan penegakan kebijakan yang

adil.

Pembahasan
Penguatan moderasi Beragama di desa Batu Godang kesadaran elemen
masyarakat menjadi titikyoritas pijak utama untuk tumbuh cara pandang yang
penuh prasangka baik , bukan prasangka buruk, kecuali untuk kewaspadaan

seperlunya dalam keadaan tertentu.



367 HIKMAH, vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374

Beberapa bentuk internalisasi nilai moral tersebut antara lain:

1.
2.

Kejujurandan Amanah dalam Kehidupan Sehari-hari

Masyarakat Batu Godang sangat menjaga kepercayaan sosial. Misalnya,
dalam aktivitas ekonomi seperti jual beli di warung atau pinjam-meminjam
hasil panen, sistem kepercayaan (trust-based economy) masih dominan. Hal
ini mencerminkan nilai amanah dan sidg sebagaimana diajarkan dalam

Islam.

. Gotong Royong sebagai Wujud Solidaritas Moral

. Tradisi marsiadapari atau kerja bersama menjadi media utama dalam

memperkuat solidaritas sosial. Baik umat Muslim maupun Kristen bekerja
bersama dalam kegiatan pembangunan fasilitas umum. Prinsip ini sejalan
dengan nilai ukhuwah insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan) dalam ajaran

Isla (Mei 2020), him.41m.

. Musyawarah dan Penyelesaian Konflik Secara Damai

Konflik kecil antarwarga diselesaikan melalui musyawarah (mufakat). Nilai
ini menunjukkan internalisasi prinsip a/- ‘adl (keadilan) dan ihsan (kebaikan)
sebagaimana dijelaskan Al-Ghazali (2013) bahwa akhlak sejati menuntut
kesabaran dan kebijaksanaan dalam menyelesaikan perbedaan.

Dengan demikian, etika moral dalam masyarakat Batu Godang bukan

sekadar wacana normatif, melainkan menjadi praktik sosial yang hidup dan dinamis.

Implementasi Moderasi Beragama di Batu Godang

Temuan lapangan menunjukkan bahwa moderasi beragama di Desa Batu Godang

telah terwujud dalam bentuk praktik sosial yang konkret. Berdasarkan indikator

moderasi beragama (Kemenag RI, 2019), terdapat empat dimensi utama yang

diimplementasikan masyarakat setempat:

l.

Komitmen Kebangsaan

Seluruh warga aktif dalam kegiatan nasional seperti perayaan Hari
Kemerdekaan, Tanggal 17 Agustus setiap tahunnya disambut dengan semakin
meriah, banyak permainan permainan rakyat yang diadakan seperti tarik tali
tambang, panjat pinang, perlombaan anak nangkap ikan belut, banyak yang

jualan secara insidentil bahkan rumah tangga memasak lemang menyambut hari



Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 368
besar ulang tahun Republik Indonesia dengan upacara bendera di Kecamatan
serta elemen masyarakat semakin antusias duduk bersama di kedai kedai kopi
menunggu pidato Presiden utamanya bagaimana situasi politik, ekonomi,
anggaran Negara satu tahun ke depan. Tidak ada segregasi berdasarkan agama
dalam kegiatan ini, artinya di satu kedai kopi bukan penganut keristen atau
muslim saja melainkan berbaur mencerminkan keberagamaan tidak mengisolasi
diri dari yang berbeda. Tentu hal itu merupakan implementasi semangat
kebangsaan bagian dari iman dan semakin mendalam patriotismenya.

2. Toleransi
Masyarakat memberikan kebebasan penuh kepada pemeluk agama lain untuk
beribadah. Gereja dan masjid berdiri berdampingan, bahkan dalam kegiatan
sosial seperti gotong royong, kedua komunitas saling membantu. Hal ini
menggambarkan nilai fasamuh sebagaimana diperintahkan dalam QS. Al-
Hujurat [49]:13.Aspek dari toleransi beragama seperti penerimaan, penghargaa,
kesaaran, kebebasan dan kerjasama'! telah lama berjala di wilayah ini yang
diperkuat dengan tradisiadat local.

3. Anti Kekerasan dan Resolusi Damai
Tidak pernah tercatat adanya konflik keagamaan di desa ini. Apabila terjadi
perselisihan, masyarakat menyelesaikannya dengan musyawarah, bukan dengan
kekerasan. Sikap ini mencerminkan ajaran Nabi Muhammad *: “Seorang
Muslim adalah orang yang orang lain selamat dari lisan dan tangannya.” (HR.
Bukhari).

4. Akomodasi terhadap Budaya Lokal
Tradisi lokal seperti pesta adat, marsiadapari, dan horas tetap dijaga sebagai
ekspresi budaya yang selaras dengan nilai-nilai Islam. Ini menunjukkan bahwa
moderasi beragama tidak berarti menolak tradisi, melainkan menyeleksi dan

menyesuaikan agar tidak bertentangan dengan ajaran agama.

Sinergi Etika Islam dan Kearifan Lokal

"' Baidi Bukhor, Toleransi Beragama:Peran FunamentalismeAgama dan Konrol Diri,
(Jawa Tengah :CV. PilarNusatara2022), him.18



369 HIKMAH, vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374

Hasil penelitian mengindikasikan bahwa keberhasilan masyarakat Batu
Godang dalam membangun kerukunan sosial berakar pada sinergi antara etika Islam
dan kearifan lokal. Prinsip moral Islam yang mengajarkan keadilan, kesederhanaan,
dan kasih sayang terwujud dalam praktik budaya lokal yang menekankan
kebersamaan dan gotong royong.

Nilai-nilai lokal seperti saling membantu, menghormati tetangga, dan
menjaga harmoni sosial tidak bertentangan dengan ajaran agama, bahkan
memperkaya praktik keislaman. Seperti dinyatakan oleh tokoh adat setempat:

“Budaya kami ini sebenarnya sejalan dengan ajaran agama. Kami diajarkan
menghormati semua orang, tidak boleh menjelekkan orang yang berbeda.”
Hal ini menunjukkan bahwa budaya dan agama dapat saling memperkuat

bila diletakkan pada bingkai etika moral yang benar. Teori Ibn Miskawaih tentang
pendidikan moral (riyadah al-nafs) terbukti relevan, karena masyarakat Batu
Godang telah mempraktikkan pembiasaan moral melalui interaksi sosial yang damai

dan saling menghargai.

Analisis Teoritis: Etika Moral sebagai Pondasi Moderasi

Jika dikaji secara teoretis, nilai etika moral berperan sebagai pondasi
spiritual dan sosial bagi terbentuknya moderasi beragama. Menurut Al-Ghazali,
manusia tidak dapat mencapai kebajikan sosial tanpa terlebih dahulu menyucikan
Jiwa (tazkiyah al-nafs). Hal ini tercermin dalam perilaku masyarakat Batu Godang
yang lebih mengutamakan kedamaian, kerja sama, dan penghargaan terhadap
perbedaan daripada perselisihan.

Dalam perspektif wasathiyah Islamiyah, masyarakat Batu Godang telah
menerapkan prinsip keseimbangan (tawazun) antara akidah dan budaya, serta antara
hak individu dan kepentingan sosial. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan
Nurhadi (2022), bahwa moderasi beragama adalah praktik etika publik yang
menuntut kedewasaan moral.

Dengan kata lain, etika moral adalah substansi dari moderasi beragama,
sedangkan moderasi beragama adalah ekspresi sosial dari etika moral Islam.
Keduanya membentuk sistem nilai yang saling menopang dalam membangun

masyarakat plural yang damai, toleran, dan berkeadaban.



Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 370

Data yang diperoleh dari ketiga teknik tersebut kemudian dikompilasi dan
diverifikasi melalui proses triangulasi sumber dan metode.

Integrasi Etika Islam dan Moderasi Beragama

Integrasi antara etika Islam dan moderasi beragama melahirkan paradigma
moral yang komprehensif: spiritual, sosial, dan kultural. Al-Ghazali menekankan
bahwa keseimbangan moral bersumber dari kontrol diri (mujahadah al-nafs) dan
keadilan sosial, sementara moderasi beragama menuntut keseimbangan antara
keyakinan dan keterbukaan terhadap perbedaan.

Dalam konteks masyarakat desa seperti Batu Godang, kedua konsep ini
terjalin melalui praktik keseharian: menghormati tetangga berbeda agama,
bergotong royong lintas keyakinan, serta menyelesaikan konflik dengan
musyawarah. Moralitas Islam yang berbasis rahmah dan ‘adl berpadu dengan tradisi
lokal seperti marsialapari (kerja bersama) dan horas (salam penghormatan Batak)
untuk memperkuat kohesi sosial.

Secara teoretis, integrasi ini dapat dijelaskan melalui tiga pilar:

1. Pilar spiritual — keimanan menjadi sumber moralitas universal.

2. Pilar sosial — tindakan etis diarahkan untuk kemaslahatan bersama.

3. Pilar kultural — kearifan lokal menjadi medium internalisasi nilai Islam.
Dengan demikian, konsep etika Islam dan moderasi beragama bukan dua hal yang
terpisah, melainkan saling menguatkan. Etika Islam memberi orientasi normatif,

sementara moderasi beragama memberi arah aplikatif dalam kehidupan plural.

Kondisi Sosial dan Keagamaan Desa Batu Godang

Desa Batu Godang merupakan salah satu wilayah di Kecamatan Angkola
Sangkunur, Kabupaten Tapanuli Selatan, yang dihuni oleh masyarakat heterogen
baik dari segi agama maupun etnis. Komposisi penduduk mayoritas beragama Islam,
sementara sebagian lainnya beragama Kristen Protestan, dengan etnis Batak, Nias,
dan Jawa hidup berdampingan secara damai. Keberagaman ini membentuk corak
sosial yang unik, di mana perbedaan tidak dipandang sebagai ancaman, tetapi
sebagai kekayaan budaya dan spiritual.

Hasil observasi menunjukkan bahwa masyarakat Batu Godang memiliki

sistem sosial berbasis kekerabatan dan gotong royong. Nilai kebersamaan tampak



371 HIKMAH, vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374

dalam berbagai kegiatan sosial seperti pesta adat, kerja bakti pembangunan jalan
desa, dan perayaan HUT RI. Dalam acara-acara tersebut, masyarakat lintas agama
saling membantu tanpa mempersoalkan perbedaan keyakinan, apalagi masuknya
mahasiswa KKL (Kuliah Kerja Lapangan) UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary ke
desa yang memiliki beberapa lorong atau dusun ini membawa program kades yang
sifatnya membangun dan mencerahkan.

Kepala Desa Batu Godang menjelaskan dalam wawancara:

“Kami tidak melihat agama, yang penting masyarakat kompak. Kalau ada
kegiatan, semua ikut, baik Muslim maupun Kristen. ltulah cara kami
menjaga kedamaian.” '? . Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin
menjunjung tinggi konsep saling menghargai dan menghormati antar
sesama. Islam sendiri pada hakikatnya tidak membeda-bedakan
penghormatan terhadap setiap orang dari segi kemanusiannya. Apapun

agama yang dianutnya, perlakuan dan penghormatan yang diberikan tetaplah

sama selama mereka tidak memerangi islam'?.

Fenomena ini menunjukkan bahwa praktik etika sosial masyarakat Batu Godang
sejalan dengan prinsip a/- ‘adl (keadilan) dan tasamuh (toleransi) yang menjadi inti
ajaran Islam moderat.
Internalisasi Nilai Etika Moral dalam Kehidupan Sosial

Berdasarkan hasil wawancara dan observasi, ditemukan bahwa nilai-nilai
etika moral masyarakat Batu Godang berakar dari dua sumber utama: ajaran agama
dan kearifan lokal. Nilai-nilai seperti sidg (kejujuran), amanah (tanggung jawab),
ta ‘awun (tolong-menolong), dan rahmah (kasih sayang) menjadi landasan moral
dalam interaksi sosial. Kearifan lokal salah satu media ampuh dalm mengumpulkan
umat beragama tanpa membedakan suku, etnis, dan agama karena didalam budaya
itu sendiri sebagai induk kearifan lokal memiliki komponen yang persis menyerupai
muatan agama yaitumemiliki daya tarik yang mampu menyenangkan (tempat
pelarian) para penganut dan pendukungnya

. KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa masyarakat Desa Batu Godang di

Kecamatan Angkola Sangkunur, Kabupaten Tapanuli Selatan, telah berhasil

12 Hasil Wawancaa dengan Kepala Desa Batu Godang, via hand phone tgl 23 November 2025
13 AbdulWahab,https://situswahab.wordpress



Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 372
membangun kehidupan sosial yang harmonis melalui internalisasi nilai-nilai etika
moral Islam dan kearifan lokal. Nilai-nilai seperti sidq (kejujuran), amanah
(tanggung jawab), ‘adl (keadilan), ta‘awun (tolong-menolong), dan tasamuh
(toleransi) tidak hanya dipahami secara normatif, tetapi diwujudkan dalam perilaku
sosial sehari-hari.

Etika moral berperan sebagai fondasi spiritual dan sosial yang menopang
praktik moderasi beragama. Dengan memadukan ajaran Islam yang berkarakter
wasathiyah (pertengahan) dan budaya lokal yang menjunjung tinggi gotong royong,
masyarakat Batu Godang berhasil menampilkan wajah Islam yang damai, adaptif,
dan humanis. Keberhasilan ini memperkuat bahwa moralitas Islam dan budaya lokal
dapat bersinergi untuk menciptakan masyarakat plural yang berkeadaban.

Selain itu, moderasi beragama yang terwujud di Batu Godang menunjukkan
implementasi nyata dari empat pilar Kemenag RI (2019), yakni: komitmen
kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, dan penerimaan terhadap tradisi lokal.
Masyarakat tidak hanya hidup berdampingan, tetapi juga berkolaborasi aktif dalam
kegiatan sosial dan keagamaan tanpa diskriminasi. Fenomena ini memperlihatkan
bahwa moderasi beragama bukan hanya wacana, melainkan praksis sosial yang lahir

dari kesadaran etis masyarakat.



373 HIKMAH, vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Wahab. Situs Wahab. Diakses dari https://situswahab.wordpress

Agus, Bustanul. Agama dalam Kehidupan Manusia: Pengantar Antropologi
Agama. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2006.

Al-Ghazali. Thya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2013.

Arifin Zakaria, Zainal. Tafsir Inspirasi dari Kitab Al-Qur’an. Medan: Penerbit Duta
Azhar, 2023.

Asrul Hamid, Syaipuddin Ritonga, dan Andri Muda Nasution. “Dalihan Na Tolu
sebagai Pilar Nilai Budaya di Tapanuli Selatan.” Jurnal llmu Sosial dan
Humaniora 13, no. 1 (2022): 45-60.

Babun Suharto, et al. Moderasi Beragama dari Indonesia untuk Dunia. Y ogyakarta:
LKiS, 2019.

Baidi Bukhor. Toleransi Beragama: Peran Fundamentalisme Agama dan Kontrol
Diri. Jawa Tengah: CV Pilar Nusantara, 2022.

Depdikbud. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka, 2000.
Dhavamoni, Mariasusai. Fenomenologi Agama. Y ogyakarta: Kanisius, 1999.

Firman. “Peranan Badan Permusyawaratan Desa dalam Penyelenggaraan
Pemerintahan di Desa.” Al-Ishlah 23, no. 1.

Hamzah Ya’qub. Etika Islam: Pembinaan Akhlaqul Karimah. Cet. ke-6. Bandung:
CV Diponegoro, 2000.

Ibn Miskawaih. Tahdzib al-Akhlag wa Tathir al-A raq. Kairo: Al-Maktabah al-
Taufiqiyyah, 1968.

Kementerian Agama Republik Indonesia. A-Qur’an dan Terjemahannya. Jakarta:
Yayasan Penyelenggara Penterjemah/Pentafsir AI-Qur’an.

Kementerian Agama Republik Indonesia. Modul Akidah Akhlak: Sumber Akhlak
dan Implementasinya. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam,
Direktorat Pendidikan Agama Islam, 2023.

Lubis, S. A. “Internalisasi Nilai Moral dalam Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan
dan Dakwah 4, no. 1 (2020): 45-58.

Mashor bin Awang Long, et al. “Ritual Palmanis Masyarakat Suluk di Saudakan
Sabah Malaysia.” Jurnal Sultan Alauddin Sulaiman Shah, E-ISSN 2289-8042,
Special Issue (2018).

Naim, Ngainun. “Membangun Toleransi dalam Masyarakat Majemuk: Telaah
Pemikiran Nurcholish Madjid.” Jurnal Multikultural & Multireligius 12
(2013): 35-48.


https://situswahab.wordpress/

Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 374

Nurhadi, M. “Etika Islam dan Moderasi Beragama dalam Konteks Multikultural.”
Jurnal Al-Fikr Al-Islami 13, no. 2 (2022): 115-128.

Piotr Sztompka. Sosiologi Perubahan Sosial. Jakarta: Prenada Media Group, 2014.

Piotr Sztompka. The Sociology of Social Change. Jakarta: Prenadamedia Group,
2018.

Rachmat Djatnika. Sistem Etika Islami (Akhlak Mulia). Jakarta: Pustaka Panjimas,
2000.

Siti Kholifah dan I Wayan Suyadnya. Metodologi Penelitian Kualitatif: Berbagi
Pengalaman dari Lapangan. Depok: PT RajaGrafindo Persada, 2018.

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Cet. ke-17.
Bandung: Alfabeta, 2012.

Sumper M. Harahap dan Hamka Hamka. “Integrasi Dalihan Na Tolu dengan Nilai-
Nilai Agama Islam.” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79, no. 1
(2022): 200-220.

Subhi, Ahmad Mahmud. Fi ‘I/lm al-Kalam: Dirasah Falsafiyah fi Usul al-Din. Juz
I, Cet. ke-2. Kairo: Dar al-Kutub al-Jami‘ah, 1950.

Vienanusa Kirana, Asmidhea, et al. “Landasan Psikologi dalam Pendidikan Islam
serta Relevansinya dalam Pembentukan Karakter Moderasi Beragama.” Jurnal
Al-Murabbi 7, no. 2 (2022)



