
Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan Interelasinya  Dengan  

Islam  Membentuk Moderasi  Beragama  
Armyn Hasibuan 

Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan 

Email: armynhasibuan@uinsyahada.ac.id 

 

Abstract 

This study aims to reveal the ethical and moral values embedded in local 

wisdom that shape the practice of religious moderation within the community of 

Batu Godang Village, Angkola Sangkunur Subdistrict, South Tapanuli. This village 

has been designated as a fostered village and is currently preparing to become a 

pilot village for the PTP2WKSS (Integrated Program for Enhancing Women’s Roles 

toward Healthy and Prosperous Families). The research employs a descriptive 

qualitative approach, with data collected through participatory observation, in-

depth interviews, and field documentation. Data analysis was conducted 

interactively following the Miles and Huberman model, encompassing data 

reduction, data display, and conclusion drawing. The findings indicate that the Batu 

Godang community internalizes local wisdom values integrated with Islamic 

teachings—such as honesty (ṣidq), responsibility (amānah), justice (‘adl), and 

tolerance (tasāmuḥ)—in interfaith social life, particularly in fostering religious 

moderation. These values function as the foundation of religious moderation, 

aligning with the Islamic concept of wasathiyyah as well as the four indicators of 

religious moderation promoted by the Indonesian Ministry of Religious Affairs: 

national commitment, tolerance, non-violence, and acceptance of local culture. The 

integration of Islamic ethical perspectives from Al-Ghazali and Ibn Miskawaih with 

religious moderation theory demonstrates that spiritual morality, when combined 

with local wisdom, contributes to the formation of a harmonious, plural, and 

civilized society. 

Keywords: Moral Ethics, Religious Moderation, Islamic Ethics, Local Wisdom, 

Batu Godang 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan mengungkap nilai-nilai kearifan lokal yang sarat 

etika moral dalam membentuk praktik moderasi beragama pada masyarakat desa 

Batu Godang, Kecamatan Angkola Sangkunur Tapanuli Selatan, apatah lagi sebagai 

desa Binaan yang selanjutnya akan berbenah diri utuk menjadi desa percontohan 

PTP2WKSS (Program Terpadu Peningkatan Peran Wanita menuju Keluarga Sehat 

Sejahtea). Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan teknik 

pengumpulan data melalui observasi partisipatif, deep interviw dan dokumentasi 

lapangan. Analisis dilakukan secara interaktif menurut model Miles dan Huberman 

yang mencakup reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa masyarakat Batu Godang menginternalisasi nilai-nilai kearifan 

local dengan ajaran keislaman seperti kejujuran (ṣidq), tanggung jawab (amānah), 

keadilan (‘adl), dan toleransi (tasāmuḥ) dalam kehidupan sosial lintas agama, 

erutama dalam moderasi beragama. Nilai-nilai tersebut berfungsi sebagai fondasi 

moderasi beragama yang selaras dengan konsep wasathiyyah Islam dan empat 

indikator Kementerian Agama RI yaitu komitmen kebangsaan, toleransi, anti 

kekerasan, serta penerimaan terhadap budaya lokal. Integrasi etika Islam versi Al-

mailto:armynhasibuan@uinsyahada.ac.id


 
 

Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 358 

Ghazali dan Ibn Miskawaih dengan teori moderasi beragama memperlihatkan 

bahwa moralitas spiritual yang berpadu dengan kearifan lokal melahirkan 

masyarakat plural yang harmonis dan berkeadaban. 

Kata Kunci: Etika Moral, Moderasi Beragama, Etika Islam, Kearifan Lokal, Batu 

Godang 

 

  



 
 
359 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374 

A. PENDAHULUAN 

Dinamika masyarakat modern yang semakin kompleks, persoalan moral dan 

keagamaan menjadi salah satu tantangan utama dalam menjaga harmoni sosial. 

Fenomena polarisasi ideologis, maraknya ujaran kebencian, membuli dan ghibah 

serta munculnya sikap intoleran di ruang publik memperlihatkan rapuhnya fondasi 

etika moral apalagi ahlak masyarakat. Di Indonesia, yang dikenal sebagai negara 

majemuk, perbedaan agama, budaya, dan etnis adalah keniscayaan yang 

membutuhkan pemaknaan ulang atas nilai-nilai etika dan  beragama. Moderasi 

beragama tidak sekadar slogan politik keagamaan, tetapi merupakan praktik 

keseharian yang mengakar pada kesadaran moral dan spiritual individu serta 

komunitas. Politik keagamaan terasa pada setiap penganut agama bahwa agama 

merupakan suatu yang pundamental membentuk sikap dan ideology keyakinan yang 

amat sensitive, mudah bereaksi kalau tersinggung menyulut api kemarahan. Di sisi 

lain, setiap orang lebih mudah akrab dan bekerjasama dalam membangun 

kepentingan bersama masyarakat, berbangsa dan bernegara manakala didekati 

dengan bahasa agamanya. Maka moderasi beragama salah satu solusi yang tepat 

apalagi di tengah masyarakat multi etnis dan adat budaya seperti di desa Batu 

Godang1, Kecamatan Angkola Sangkunur Tapanuli Selatan.  

Etika moral menjadi titik awal pembentukan sikap moderat. Etika bersumber 

akal sehat, moral dari adat budaya lokal sementara  istilah akhlak diperoleh dari 

ajaran agama seperti al-Qur’an dan Hadis dalam ajaran islam. Ketiga tiga istilah 

tersebut sama sama digunakan menunjuk perilaku orang dalam masyarakat. yakni 

mencerminkan integritas batin yang memandu tindakan lahiriah dari akal sehat yang 

sering di jembatani tradisi dan kearifan lokal. Al-Ghazali menegaskan bahwa 

kebajikan moral hanya lahir dari keseimbangan antara akal, hati, dan nafsu 2 ; 

sementara Ibn Miskawaih menekankan pentingnya latihan jiwa (riyāḍah al-nafs) 

untuk mencapai kematangan moral 3 . Dalam konteks sosial, etika bukan hanya 

norma individual, melainkan juga sistem nilai yang menuntun relasi antar manusia 

 
1 Hasil Observasi Ketika survey untuk penempatan Mahasiswa KKL UIN Syeh Ali Hasan 

Ahmad Addary, tahun 2024   
2 Al-Ghazali. Ihya’ Ulum al-Din.(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,2013 ), h. 
3 Ibn Miskawaih. (1968). Tahdzib al-Akhlaq wa Tathir al-A‘raq. Cairo: Al-Maktabah al-

Taufiqiyyah. 



 
 

Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 360 

agar berlandaskan keadilan, empati, dan tanggung jawab. Nilai-nilai inilah yang 

menjadi fondasi dari moderasi beragama atau wasathiyyah dari konsep keislaman 

yang mengedepankan keseimbangan antara iman dan amal yang diejawantahkan 

dengan realitas sosial. Bahwa keberhasilan membangun masyarakat moderat sangat 

bergantung pada integrasi nilai moral dan kearifan lokal. Misalnya, penelitian oleh 

Nurhadi menegaskan bahwa moderasi beragama di Indonesia lebih mudah 

berkembang ketika didukung oleh tradisi lokal yang menjunjung musyawarah dan 

gotong royong4.  

Demikia juga S.A  Lubis  juga menemukan bahwa praktik toleransi antar 

umat di Sumatera Utara banyak dipengaruhi oleh nilai adat Batak tentang dalihan 

na tolu yang menekankan keseimbangan dan penghormatan timbal balik. Namun, 

kebanyakan kajian tersebut masih berfokus pada institusi pendidikan atau lembaga 

keagamaan5, belum menyentuh secara mendalam pada masyarakat desa sebagai 

ruang sosial tempat nilai moral dan agama bertemu secara nyata dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Di sinilah letak celah penelitian sekaligus novelty yang ingin dijembatani 

oleh studi ini. Desa Batu Godang, Kecamatan Angkola Sangkunur, Kabupaten 

Tapanuli Selatan, menjadi contoh menarik masyarakat majemuk yang mampu hidup 

damai di tengah perbedaan agama dan budaya. Penduduknya terdiri dari pemeluk 

Islam dan Kristen dengan latar belakang etnis Batak, Jawa, dan Nias, namun hingga 

kini tidak pernah tercatat konflik bernuansa keagamaan. Kegiatan sosial seperti 

gotong royong, pesta adat, maupun peringatan hari besar nasional selalu diikuti 

bersama oleh semua kelompok. Fenomena ini memperlihatkan keberhasilan 

masyarakat lokal menginternalisasi nilai moral yang berakar dari ajaran Islam dan 

tradisi budaya setempat. 

 

 
4 Nurhadi, M., (2022). Etika Islam dan moderasi beragama dalam konteks multikultural. 

Jurnal Al-Fikr Al-Islami, 13(2), 115–128. 

 
5 Lubis, S. A. (2020). Internalisasi nilai moral dalam pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan 

dan Dakwah, 4(1), 45–58. 

 



 
 
361 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini kualitatif deskriptif6 dengan pendekatan agama dan budaya  

untuk menggali secara mendalam nilai-nilai moral, etika dan akhlak, dan praktik 

moderasi beragama yang hidup dalam masyarakat desa Batu Godang. Seperti 

dijelaskan oleh Miles & Huberman (2014), penelitian kualitatif bertujuan 

memahami makna yang terkandung di balik tindakan sosial, bukan sekadar 

mengukur frekuensi perilaku.Penelitian ini bersifat studi lapangan (field research) 7 

dengan orientasi fenomenologis. Peneliti berusaha memahami pengalaman 

keagamaan dan sosial masyarakat sebagaimana dirasakan dan dimaknai oleh mereka 

sendiri. Pendekatan ini menempatkan peneliti sebagai instrumen utama yang terlibat 

langsung dalam proses pengumpulan dan analisis data. 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Hasil 

Pernyataan Bupati Sumenep yaitu Achmad Fauzi Wongsojudo, mengenai isu 

kemiskinan petani diperoleh dari pemberitaan Kompas.com dengan judul “Petani 

Jadi Penyumbang Angka Kemiskinan di Sumenep” (13 Agustus 2025). Dalam berita 

tersebut, Bupati menyampaikan bahwa petani merupakan salah satu kelompok yang 

rentan menyumbang angka kemiskinan daerah. Pernyataan tersebut dinyatakan 

secara eksplisit melalui kutipan berikut: 

Desa Batu Godang Kecamatan Angkola Sangkunur memiliki kearifan lokal 

meskipun terwujud dalam beberapa praktik sosial seperti  gotong royong, toleransi 

antarwarga, tradisi marpege-pege dan marsialapari yang masih lestari hingga kini8. 

Gotongroyong; Gotong royong ini  tidak didasarkan pada imbalan materi, 

melainkan pada kesadaran kolektif bahwa kehidupan bermasyarakat harus dijalani 

secara saling membantu. Nilai ini menumbuhkan rasa kebersamaan, empati, dan 

tanggung jawab sosial, sekaligus memperkuat kohesi sosial di tengah masyarakat. 

 
6 Siti Kholifah & I Wayan Suyadnya, Metodologi Penelitian Kualitatif Berbagi Pengelaman 

dari Lapangan, (Depok, PT. Raja Grafindo Persada, 2018), 136 
7 Suginono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D Cet. Ke 17 (Bandung: 

Alfabeta, 2012), Hlm.240 
8 Hasil Wawancara dengan Kades Tgl 24 Desember 2025 



 
 

Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 362 

Praktik ini terlihat dalam berbagai aktivitas, seperti pembangunan  rumah warga, 

kebersihan lingkungan atau fasilitas umum pada waktu tertentu seperti  acara adat 

dan penyambutan bulan Ramadhan. 

Toleransi antarwarga; Toleransi di desa Batu Godang tercermin dalam sikap 

saling menghormati perbedaan, baik dalam pandangan, latar belakang keluarga, 

maupun peran sosial. Meski masyarakat relatif homogen secara agama, nilai 

toleransi tetap hidup dalam menghargai pendapat orang lain dalam musyawarah, 

tidak memaksakan kehendak pribadi dan menjaga keharmonisan antar tetangga. Ini  

menjadi fondasi penting dalam menciptakan kehidupan desa yang damai dan rukun, 

serta mencegah konflik sosial. 

Marpege-pege; Marpege-pege sebagai Bentuk Kepedulian Sosial antara sesame 

baik di ikat karena sekampung, seorganisasi, sepertemanan dan lain sebagainya. Hal 

ini merupakan tradisi pengumpulan bantuan secara sukarela dari masyarakat untuk 

membantu warga yang sedang mengalami kesulitan ekonomi, biasanya calon 

pengantin lelaki yang telah menerima perjanjian utang dari pihak calon isterinya 

baik untuk mahar, biaya pesta pernikahan mereka. Marpege-pege dapat juga 

diadakan manakala ada musibahan berupa datangnya bencana dan kegiatan social-

keagamaan lainnya. Tradisi ini mencerminkan nilai kepedulian, keikhlasan, dan 

solidaritas sosial yang tinggi. Marpege-pege tidak hanya meringankan beban 

individu, tetapi juga mempererat hubungan emosional antarwarga, karena dilakukan 

atas dasar kesadaran dan rasa kebersamaan. 

Marsialapari; sebagai Kerja Sama dalam Aktivitas Ekonomi dan Sosial. 

Marsialapari merupakan bentuk kerja sama timbal balik, terutama dalam aktivitas 

pertanian dan pekerjaan berat. Prinsipnya adalah saling membantu secara bergiliran 

tanpa perhitungan untung rugi. Dalam praktiknya, marsialapari memperlihatkan 

nilai keadilan, Kebersamaan dan  Kesetaraan antar warga. Tradisi ini mengajarkan 

bahwa keberhasilan individu tidak terlepas dari peran komunitas, sehingga setiap 

anggota masyarakat memiliki tanggung jawab sosial satu sama lain. 

Marsialapari merupakan kearifan local yang telah mentradisi sejak nenek 

moyang yang tidak diketahui persis masa dekadenya, di tempat lainpun marsialapari 

ini ada, tetapi sebagian sudah tidak semarak yang dulu lagi. Menurut Staf Kades 

mengatakan bahwa sekarang marsalapari sudah lebih dahulu dicarinya keluarga 



 
 
363 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374 

dekat atau temannya atau ada hubungan kefamilian. Di masa lalu tidak terlalu 

dipentingkan asalkan mau dan bertanggung jawab apalgi dalam mempererat 

hubunan antara kelompok dengan kelompok lain yang mungkin saja berbeda suku, 

marga, ras, bahasa  dan apalagi agama dalam satu kampong. 

Simbol Ritual dan Pratik Budaya Lokal 

Simbol, ritual, dan praktik budaya lokal di Desa Batu Godang didasarkan 

pada warisan budaya Batak Angkola, mencakup nilai simbolis kain ulos, struktur 

sosial Dalihan Na Tolu, dan arsitektur tradisional sebagai pengikat identitas sampai 

pada acara mangupa mempunyai symbol dan ritual tertentu. Cuman dalam hal ini 

yang signfikan berkaitan adalah Dalihan Na Tolu selain menjadi system nilai juga 

sumber moral yang telah menyatu dengan kehidupan bermayaraat. Dalam tataran  

tutur sapa dengan ritual seperti pernikahan adat (mangupa), tarian tor-tor, dan pesta 

komunitas (horja godang) sebagaiekspresi sosial dan spiritual. Praktik lisan 

utamanya mangkobar (ceramah/pidato)  lebih memasyaraka  karena  di masa 

orangtua kita mereka masih ada tradisi martarombo dengan berbalas pantun di 

tengah kawula atau Naposo Nauli Bulung ( NNB)  sehingga mereka terlatih 

berbicara adat budaya dan lebih santun dalam intraksi komunikasi antara sesame. 

Hal ini tidak melihat suku, agama dan budaya. 

Dalihan Na Tolu memiliki nilai Filosofi Sosial bukan hanya simbol sosial 

tetapi menjadi kerangka nilai dan hubungan sosial dalam masyarakat Angkola, di 

dalamnya ada 

Mora (pihak keluarga istri),Hulanghonon/Anak boru (kandung keluarga) dan 

Dongan Turunan/Kahanggi (keluarga dari pihak mempelai laki-laki). Bukan hanya 

itu, Dalihan Na Tolu menjadi dasar dalam tata upacara adat, pengambilan 

keputusan, dan resolusi konflik. 

Nilai Moral, Etika dan Akhlak dalam Kearifan Lokal dan Relevansinya 

dengan Ajaran Islam. 

Nilai Etika dalam Kearifan Lokal Masyarakat Batu Godang tampak pada  

cara bersikap dan bertindak yang pantas sesuai akal sehat, sehingga melahirkan 

perilaku etis dalam pergaulan social kemasyarakatan. Tata krama berbicara, 

terutama kepada orang tua, tokoh adat, dan lainnya terkadang mengikuti konsdransi  



 
 

Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 364 

Dalihan Na Tolu (mora, kahanggi, anak boru) sebagai sistem sosial yang mengatur 

hubungan kemasyarakatan sehingga  melahirkan manusia –manusia moralis. 

Sementara  ada pula bersikap dan bertindak dengan menyesuaikan dengan ajaran 

agama sehingga melahirkan manusia agamis. 

 Adab dan adat  adalah kata serapan dari islam yang diabadikan menjadi 

bahasa Indonesia dan pemakaiannya cukup signifikan dalam kehidupan sehari-hari, 

barmasyarakat dan musyawarah, mengedepankan mufakat dan menghindari konflik 

terbuka sebagai bagian adab dan adat kebiasaan. Jadi perilaku masyarakat desa Batu 

Godang  masih dalam nilai nilai yang cukup baik dan harmoni, banyak sesuai 

dengan keislaman karena baik  adat budaya dan system berpikir manusianya masih 

dilingkaran akal sehat yang manusiawi dan pengaruh adat nyapun banyak dari 

akulturasi dan sinkretisme islam. Islam mengajarkan adab berbicara yang lembut 

dan menghormati yang lebih tua. Musyawarah merupakan prinsip utama dalam 

Islam (syura).Menghormati struktur sosial selama tidak bertentangan dengan 

syariat. Tokoh adat mengatakan  “Adat dohot ibadat marsitoguan” (Adat dan ibadah 

saling menguatkan) menunjukkan bahwa adat di Desa Batu Godang dipahami 

sebagai sarana memperkuat akhlak Islami, bukan untuk menentangnya. 

Peran Kearifan Lokal Membentuk Sikap Moderat 

peran kearifan lokal  termasuk berfungsi, berkontribusi, dan berpengaruhnya  

nilai-nilai budaya setempat yang hidup dan dipraktikkan oleh masyarakat Desa Batu 

Godang dalam kehidupan sehari-hari. Penulis melihat nilai adat istiadat’ norma 

sosial dan etika bermasyarakat, petuah adat, ungkapan lokal, dan falsafah 

hidup,tradisi musyawarah, gotong royong, dan kekeluargaan serta  struktur sosial 

adat (tokoh adat, tokoh agama, dan tokoh masyarakat)terwariskan meskipun 

mengalami kontaminasi kehidupan kontemporer9. 

Peran kearifan lokal tidak hanya sebagai warisan budaya, tetapi sebagai alat 

sosial yang mengatur perilaku masyarakat, menjadi pedoman dalam menyelesaikan 

konflik, menanamkan sikap saling menghormati dan menjaga keharmonisan 

antarindividu dan kelompok. 

 
9 Hasil Observasi, tgl 26 Desember 2025 



 
 
365 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374 

Kearifan Lokal Modal Sosial Moderasi Beragama 

Dalam masyarakat multikultural yang dihuni oleh penganut Islam dan 

Kristen, kearifan lokal berfungsi sebagai modal sosial (social capital) yang 

menjembatani perbedaan teologis. Nilai-nilai adat yang telah hidup lama justru 

sering kali lebih dulu mengajarkan moderasi sebelum istilah “moderasi 

beragama” dikenal secara formal dalam islam sebagai Ta‘āwun ‘alal birri wat taqwā 

(QS. Al-Māidah: 2) dan bahkan di keristen juga ada Kasihilah sesamamu manusia 

(Matius 22:39). 

Jadi gotong royong, marpege-pege dan bakti social lainnya sebagai kearifan 

local menanamkan praktik hidup berdampingan yang bersifat praksis, bukan hanya 

wacana. Ketika Muslim dan Kristen bekerja bersama membangun jalan desa, rumah 

ibadah, kebersihan atau membantu hajatan, maka identitas keagamaan tidak 

menjadi sekat, melainkan saling melengkapi. 

Penguatan Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal 

 Dalam penelusuran peneliti bahwa berjalannya modeasi Beragama di desa 

Batu Godang ditopang oleh tiga pilar, yaitu :  

1. Peran Badan Permusyawaratan Desa (BPD); Sebagai lembaga pemerintahan desa 

yang anggotanya wakil dari penduduk desa berdasar keterwakilan wilayah dan 

ditetapkan secara demokratis. Berkewajiban melakukan control terhadap 

implementasi peraturan desa serta  anggaran pendapatan dan belanja desa 

(APBDes).10 

2   Peran Naposo Nauli Bulung (NNB); atau dengan nama lain sperti Karangtaruna 

yang di dalamnya ada program masing masing bergerak di bidang usaha 

kesejahteraan social. Salah satu yang dapat diacungi jempol adalah rajin dan 

sikap segapnya mereka dating menghadiri setiap ada kegiatan di kampong 

kampong meskipun menempuh jarah yang relative jauh. Desa Batu Godang ini 

mempunyai 7 (tujuh) dusun atau kampong. Yaitu kampong Batu Godang, Toko 

Padang, Tanah Lapang, Kampung Kejo, Kampung Duirian, Gunung Harapan dan 

Pardomuan. Selain jalannya yang masih tanah liat jaraknyapun satu sama lain 

 
10 Firman,Peranan Badan Permusyawaratan Desa dalam Penyelenggaraan Pemerintahan 

di desa, Al-Ishlah,Vol.23, No.I 



 
 

Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 366 

cukup jauh. Khusus kampong Tanah Lapang penduduknya mayoritas beragama 

keristen dari berbagai suku seperti Batak, Jawa dan suku Nias. Setiap ada 

kegiatan muda mudi semua dilibatkan tanpa membedakan suku,etnis dan agama. 

1. Peran Masyarakat; Masyarakat desa Batu godang mendukung toleransi beragama 

dari aspek pendidikan, komunikasi, kebersamaan, kepemimpinan, pengakuan 

hukum dan aturan local, serta budaya dan tradisi local. Dalam bidang pendidikan 

dapat dilihat dengan berbaurnya siswa antara muslim dan Kristen. Dalam 

komunikasi juga bisa dilihat dengan adanya kunjungan kepala desa ke dusun 

Gunung harapan menunjukkan kepedulian kepala desa ke masyarakat tanpa 

pandang bulu. Kepemimpinan pengakuan hukum dan aturan lokal serta budaya 

dan tradisi lokal tersebut dapat dilihat dengan adanya mendorong berjalanannya 

toleransi beragama tersebut yaitu peran BPD, NNB,  karang Taruna dan 

masyarakat.  

Masyarakat yang sering berinteraksi dan berdialog mengenai keyakinan dan 

praktik agama mereka cenderung lebih toleran. Diskusi terbuka tentang agama 

dan budaya membantu membangun empati dan mengurangi ketegangan, 

Sementara partisipasi dalam kegiatan sosial atau acara masyarakat yang 

melibatkan berbagai kelompok Agama dapat memperkuat rasa persaudaraan.  

Desa Batu godang memiliki tradisi atau adat istiadat yang mendukung kerukunan 

antar umat beragama. Misalnya, dari berbagai dusun yang ada di desa Batu 

godang seluruh masyarakatnya memiliki tradisi gotong royong yang melibatkan 

semua kelompok agama sehingga memperkuat hubungan antar umat. Secara 

keseluruhan, masyarakat desa batu godang menciptakan suasana toleransi 

beragama dengan mempromosikan pendidikan, komunikasi, dan kerja sama, 

serta dengan dukungan dari pemimpin masyarakat dan penegakan kebijakan yang 

adil. 

Pembahasan 

Penguatan moderasi Beragama di desa Batu Godang kesadaran elemen 

masyarakat menjadi titikyoritas pijak utama untuk tumbuh cara pandang  yang 

penuh prasangka baik , bukan prasangka buruk, kecuali untuk kewaspadaan 

seperlunya dalam keadaan tertentu. 



 
 
367 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374 

Beberapa bentuk internalisasi nilai moral tersebut antara lain: 

1. Kejujurandan Amanah dalam Kehidupan Sehari-hari 

2. Masyarakat Batu Godang sangat menjaga kepercayaan sosial. Misalnya, 

dalam aktivitas ekonomi seperti jual beli di warung atau pinjam-meminjam 

hasil panen, sistem kepercayaan (trust-based economy) masih dominan. Hal 

ini mencerminkan nilai amānah dan ṣidq sebagaimana diajarkan dalam 

Islam. 

3. Gotong Royong sebagai Wujud Solidaritas Moral 

4. Tradisi marsiadapari atau kerja bersama menjadi media utama dalam 

memperkuat solidaritas sosial. Baik umat Muslim maupun Kristen bekerja 

bersama dalam kegiatan pembangunan fasilitas umum. Prinsip ini sejalan 

dengan nilai ukhuwah insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan) dalam ajaran 

Isla (Mei 2020), hlm.41m. 

5. Musyawarah dan Penyelesaian Konflik Secara Damai 

Konflik kecil antarwarga diselesaikan melalui musyawarah (mufakat). Nilai 

ini menunjukkan internalisasi prinsip al-‘adl (keadilan) dan ihsan (kebaikan) 

sebagaimana dijelaskan Al-Ghazali (2013) bahwa akhlak sejati menuntut 

kesabaran dan kebijaksanaan dalam menyelesaikan perbedaan. 

Dengan demikian, etika moral dalam masyarakat Batu Godang bukan 

sekadar wacana normatif, melainkan menjadi praktik sosial yang hidup dan dinamis. 

 Implementasi Moderasi Beragama di Batu Godang 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa moderasi beragama di Desa Batu Godang 

telah terwujud dalam bentuk praktik sosial yang konkret. Berdasarkan indikator 

moderasi beragama (Kemenag RI, 2019), terdapat empat dimensi utama yang 

diimplementasikan masyarakat setempat: 

1. Komitmen Kebangsaan 

Seluruh warga aktif dalam kegiatan nasional seperti perayaan Hari 

Kemerdekaan, Tanggal 17 Agustus setiap tahunnya disambut dengan semakin 

meriah, banyak permainan permainan rakyat yang diadakan seperti tarik tali 

tambang, panjat pinang, perlombaan anak nangkap ikan belut, banyak yang 

jualan secara insidentil bahkan rumah tangga memasak lemang menyambut hari 



 
 

Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 368 

besar ulang tahun  Republik Indonesia dengan upacara bendera di Kecamatan 

serta elemen masyarakat semakin antusias duduk bersama di kedai kedai kopi 

menunggu pidato Presiden utamanya bagaimana situasi politik, ekonomi, 

anggaran Negara satu tahun ke depan. Tidak ada segregasi berdasarkan agama 

dalam kegiatan ini, artinya di satu kedai kopi bukan penganut keristen atau 

muslim saja melainkan berbaur mencerminkan keberagamaan tidak mengisolasi 

diri dari yang berbeda. Tentu hal itu merupakan implementasi semangat 

kebangsaan bagian dari iman dan semakin mendalam patriotismenya.   

2. Toleransi 

Masyarakat memberikan kebebasan penuh kepada pemeluk agama lain untuk 

beribadah. Gereja dan masjid berdiri berdampingan, bahkan dalam kegiatan 

sosial seperti gotong royong, kedua komunitas saling membantu. Hal ini 

menggambarkan nilai tasāmuḥ sebagaimana diperintahkan dalam QS. Al-

Hujurat [49]:13.Aspek dari toleransi beragama seperti penerimaan, penghargaa, 

kesaaran, kebebasan dan kerjasama11 telah lama berjala di wilayah ini yang 

diperkuat dengan tradisiadat local. 

3. Anti Kekerasan dan Resolusi Damai 

Tidak pernah tercatat adanya konflik keagamaan di desa ini. Apabila terjadi 

perselisihan, masyarakat menyelesaikannya dengan musyawarah, bukan dengan 

kekerasan. Sikap ini mencerminkan ajaran Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم: “Seorang 

Muslim adalah orang yang orang lain selamat dari lisan dan tangannya.” (HR. 

Bukhari). 

4. Akomodasi terhadap Budaya Lokal 

Tradisi lokal seperti pesta adat, marsiadapari, dan horas tetap dijaga sebagai 

ekspresi budaya yang selaras dengan nilai-nilai Islam. Ini menunjukkan bahwa 

moderasi beragama tidak berarti menolak tradisi, melainkan menyeleksi dan 

menyesuaikan agar tidak bertentangan dengan ajaran agama. 

Sinergi Etika Islam dan Kearifan Lokal 

 
11  Baidi Bukhor, Toleransi Beragama:Peran FunamentalismeAgama dan Konrol Diri, 

(Jawa Tengah :CV. PilarNusatara2022), hlm.18 



 
 
369 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374 

Hasil penelitian mengindikasikan bahwa keberhasilan masyarakat Batu 

Godang dalam membangun kerukunan sosial berakar pada sinergi antara etika Islam 

dan kearifan lokal. Prinsip moral Islam yang mengajarkan keadilan, kesederhanaan, 

dan kasih sayang terwujud dalam praktik budaya lokal yang menekankan 

kebersamaan dan gotong royong. 

Nilai-nilai lokal seperti saling membantu, menghormati tetangga, dan 

menjaga harmoni sosial tidak bertentangan dengan ajaran agama, bahkan 

memperkaya praktik keislaman. Seperti dinyatakan oleh tokoh adat setempat: 

“Budaya kami ini sebenarnya sejalan dengan ajaran agama. Kami diajarkan 

menghormati semua orang, tidak boleh menjelekkan orang yang berbeda.” 

Hal ini menunjukkan bahwa budaya dan agama dapat saling memperkuat 

bila diletakkan pada bingkai etika moral yang benar. Teori Ibn Miskawaih tentang 

pendidikan moral (riyāḍah al-nafs) terbukti relevan, karena masyarakat Batu 

Godang telah mempraktikkan pembiasaan moral melalui interaksi sosial yang damai 

dan saling menghargai. 

Analisis Teoritis: Etika Moral sebagai Pondasi Moderasi 

Jika dikaji secara teoretis, nilai etika moral berperan sebagai pondasi 

spiritual dan sosial bagi terbentuknya moderasi beragama. Menurut Al-Ghazali, 

manusia tidak dapat mencapai kebajikan sosial tanpa terlebih dahulu menyucikan 

jiwa (tazkiyah al-nafs). Hal ini tercermin dalam perilaku masyarakat Batu Godang 

yang lebih mengutamakan kedamaian, kerja sama, dan penghargaan terhadap 

perbedaan daripada perselisihan. 

Dalam perspektif wasathiyah Islamiyah, masyarakat Batu Godang telah 

menerapkan prinsip keseimbangan (tawazun) antara akidah dan budaya, serta antara 

hak individu dan kepentingan sosial. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan 

Nurhadi (2022), bahwa moderasi beragama adalah praktik etika publik yang 

menuntut kedewasaan moral. 

Dengan kata lain, etika moral adalah substansi dari moderasi beragama, 

sedangkan moderasi beragama adalah ekspresi sosial dari etika moral Islam. 

Keduanya membentuk sistem nilai yang saling menopang dalam membangun 

masyarakat plural yang damai, toleran, dan berkeadaban. 



 
 

Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 370 

Data yang diperoleh dari ketiga teknik tersebut kemudian dikompilasi dan 

diverifikasi melalui proses triangulasi sumber dan metode. 

Integrasi Etika Islam dan Moderasi Beragama 

Integrasi antara etika Islam dan moderasi beragama melahirkan paradigma 

moral yang komprehensif: spiritual, sosial, dan kultural. Al-Ghazali menekankan 

bahwa keseimbangan moral bersumber dari kontrol diri (mujāhadah al-nafs) dan 

keadilan sosial, sementara moderasi beragama menuntut keseimbangan antara 

keyakinan dan keterbukaan terhadap perbedaan. 

Dalam konteks masyarakat desa seperti Batu Godang, kedua konsep ini 

terjalin melalui praktik keseharian: menghormati tetangga berbeda agama, 

bergotong royong lintas keyakinan, serta menyelesaikan konflik dengan 

musyawarah. Moralitas Islam yang berbasis rahmah dan ‘adl berpadu dengan tradisi 

lokal seperti marsialapari (kerja bersama) dan horas (salam penghormatan Batak) 

untuk memperkuat kohesi sosial. 

Secara teoretis, integrasi ini dapat dijelaskan melalui tiga pilar: 

1. Pilar spiritual — keimanan menjadi sumber moralitas universal. 

2. Pilar sosial — tindakan etis diarahkan untuk kemaslahatan bersama. 

3. Pilar kultural — kearifan lokal menjadi medium internalisasi nilai Islam. 

Dengan demikian, konsep etika Islam dan moderasi beragama bukan dua hal yang 

terpisah, melainkan saling menguatkan. Etika Islam memberi orientasi normatif, 

sementara moderasi beragama memberi arah aplikatif dalam kehidupan plural. 

Kondisi Sosial dan Keagamaan Desa Batu Godang 

Desa Batu Godang merupakan salah satu wilayah di Kecamatan Angkola 

Sangkunur, Kabupaten Tapanuli Selatan, yang dihuni oleh masyarakat heterogen 

baik dari segi agama maupun etnis. Komposisi penduduk mayoritas beragama Islam, 

sementara sebagian lainnya beragama Kristen Protestan, dengan etnis Batak, Nias, 

dan Jawa hidup berdampingan secara damai. Keberagaman ini membentuk corak 

sosial yang unik, di mana perbedaan tidak dipandang sebagai ancaman, tetapi 

sebagai kekayaan budaya dan spiritual. 

Hasil observasi menunjukkan bahwa masyarakat Batu Godang memiliki 

sistem sosial berbasis kekerabatan dan gotong royong. Nilai kebersamaan tampak 



 
 
371 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374 

dalam berbagai kegiatan sosial seperti pesta adat, kerja bakti pembangunan jalan 

desa, dan perayaan HUT RI. Dalam acara-acara tersebut, masyarakat lintas agama 

saling membantu tanpa mempersoalkan perbedaan keyakinan, apalagi masuknya 

mahasiswa KKL (Kuliah Kerja Lapangan) UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary ke 

desa yang memiliki beberapa lorong atau dusun ini membawa program kades yang 

sifatnya membangun dan mencerahkan. 

Kepala Desa Batu Godang menjelaskan dalam wawancara: 

“Kami tidak melihat agama, yang penting masyarakat kompak. Kalau ada 

kegiatan, semua ikut, baik Muslim maupun Kristen. Itulah cara kami 

menjaga kedamaian.” 12 . Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin 

menjunjung tinggi konsep saling menghargai dan menghormati antar 

sesama. Islam sendiri pada hakikatnya tidak membeda-bedakan 

penghormatan terhadap setiap orang dari segi kemanusiannya. Apapun 

agama yang dianutnya, perlakuan dan penghormatan yang diberikan tetaplah 

sama selama mereka tidak memerangi islam13.  

Fenomena ini menunjukkan bahwa praktik etika sosial masyarakat Batu Godang 

sejalan dengan prinsip al-‘adl (keadilan) dan tasāmuḥ (toleransi) yang menjadi inti 

ajaran Islam moderat. 

Internalisasi Nilai Etika Moral dalam Kehidupan Sosial 

Berdasarkan hasil wawancara dan observasi, ditemukan bahwa nilai-nilai 

etika moral masyarakat Batu Godang berakar dari dua sumber utama: ajaran agama 

dan kearifan lokal. Nilai-nilai seperti ṣidq (kejujuran), amānah (tanggung jawab), 

ta‘āwun (tolong-menolong), dan rahmah (kasih sayang) menjadi landasan moral 

dalam interaksi sosial. Kearifan lokal salah satu media ampuh dalm mengumpulkan 

umat beragama tanpa membedakan suku, etnis, dan agama karena didalam budaya 

itu sendiri sebagai induk kearifan lokal memiliki komponen yang persis menyerupai 

muatan agama yaitumemiliki daya tarik yang mampu menyenangkan (tempat 

pelarian) para penganut dan pendukungnya 

D. KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa masyarakat Desa Batu Godang di 

Kecamatan Angkola Sangkunur, Kabupaten Tapanuli Selatan, telah berhasil 

 
12 Hasil Wawancaa dengan Kepala Desa Batu Godang, via hand phone tgl 23 November 2025 
13 AbdulWahab,https://situswahab.wordpress 

 



 
 

Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 372 

membangun kehidupan sosial yang harmonis melalui internalisasi nilai-nilai etika 

moral Islam dan kearifan lokal. Nilai-nilai seperti ṣidq (kejujuran), amānah 

(tanggung jawab), ‘adl (keadilan), ta‘āwun (tolong-menolong), dan tasāmuḥ 

(toleransi) tidak hanya dipahami secara normatif, tetapi diwujudkan dalam perilaku 

sosial sehari-hari. 

Etika moral berperan sebagai fondasi spiritual dan sosial yang menopang 

praktik moderasi beragama. Dengan memadukan ajaran Islam yang berkarakter 

wasathiyah (pertengahan) dan budaya lokal yang menjunjung tinggi gotong royong, 

masyarakat Batu Godang berhasil menampilkan wajah Islam yang damai, adaptif, 

dan humanis. Keberhasilan ini memperkuat bahwa moralitas Islam dan budaya lokal 

dapat bersinergi untuk menciptakan masyarakat plural yang berkeadaban. 

Selain itu, moderasi beragama yang terwujud di Batu Godang menunjukkan 

implementasi nyata dari empat pilar Kemenag RI (2019), yakni: komitmen 

kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, dan penerimaan terhadap tradisi lokal. 

Masyarakat tidak hanya hidup berdampingan, tetapi juga berkolaborasi aktif dalam 

kegiatan sosial dan keagamaan tanpa diskriminasi. Fenomena ini memperlihatkan 

bahwa moderasi beragama bukan hanya wacana, melainkan praksis sosial yang lahir 

dari kesadaran etis masyarakat. 

   



 
 
373 HIKMAH, Vol. 19 No. 2 Desember 2025, 357-374 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Wahab. Situs Wahab. Diakses dari https://situswahab.wordpress 

Agus, Bustanul. Agama dalam Kehidupan Manusia: Pengantar Antropologi 

Agama. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2006. 

Al-Ghazali. Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2013. 

Arifin Zakaria, Zainal. Tafsir Inspirasi dari Kitab Al-Qur’an. Medan: Penerbit Duta 

Azhar, 2023. 

Asrul Hamid, Syaipuddin Ritonga, dan Andri Muda Nasution. “Dalihan Na Tolu 

sebagai Pilar Nilai Budaya di Tapanuli Selatan.” Jurnal Ilmu Sosial dan 

Humaniora 13, no. 1 (2022): 45–60. 

Babun Suharto, et al. Moderasi Beragama dari Indonesia untuk Dunia. Yogyakarta: 

LKiS, 2019. 

Baidi Bukhor. Toleransi Beragama: Peran Fundamentalisme Agama dan Kontrol 

Diri. Jawa Tengah: CV Pilar Nusantara, 2022. 

Depdikbud. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka, 2000. 

Dhavamoni, Mariasusai. Fenomenologi Agama. Yogyakarta: Kanisius, 1999. 

Firman. “Peranan Badan Permusyawaratan Desa dalam Penyelenggaraan 

Pemerintahan di Desa.” Al-Ishlah 23, no. 1. 

Hamzah Ya’qub. Etika Islam: Pembinaan Akhlaqul Karimah. Cet. ke-6. Bandung: 

CV Diponegoro, 2000. 

Ibn Miskawaih. Tahdzib al-Akhlaq wa Tathir al-A‘raq. Kairo: Al-Maktabah al-

Taufiqiyyah, 1968. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Al-Qur’an dan Terjemahannya. Jakarta: 

Yayasan Penyelenggara Penterjemah/Pentafsir Al-Qur’an. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Modul Akidah Akhlak: Sumber Akhlak 

dan Implementasinya. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam, 

Direktorat Pendidikan Agama Islam, 2023. 

Lubis, S. A. “Internalisasi Nilai Moral dalam Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan 

dan Dakwah 4, no. 1 (2020): 45–58. 

Mashor bin Awang Long, et al. “Ritual Palmanis Masyarakat Suluk di Saudakan 

Sabah Malaysia.” Jurnal Sultan Alauddin Sulaiman Shah, E-ISSN 2289-8042, 

Special Issue (2018). 

Naim, Ngainun. “Membangun Toleransi dalam Masyarakat Majemuk: Telaah 

Pemikiran Nurcholish Madjid.” Jurnal Multikultural & Multireligius 12 

(2013): 35–48. 

https://situswahab.wordpress/


 
 

Menguak Nilai-Nilai Kearifan Lokal Dan.... (Armyn Hasibuan) 374 

Nurhadi, M. “Etika Islam dan Moderasi Beragama dalam Konteks Multikultural.” 

Jurnal Al-Fikr Al-Islami 13, no. 2 (2022): 115–128. 

Piotr Sztompka. Sosiologi Perubahan Sosial. Jakarta: Prenada Media Group, 2014. 

Piotr Sztompka. The Sociology of Social Change. Jakarta: Prenadamedia Group, 

2018. 

Rachmat Djatnika. Sistem Etika Islami (Akhlak Mulia). Jakarta: Pustaka Panjimas, 

2000. 

Siti Kholifah dan I Wayan Suyadnya. Metodologi Penelitian Kualitatif: Berbagi 

Pengalaman dari Lapangan. Depok: PT RajaGrafindo Persada, 2018. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Cet. ke-17. 

Bandung: Alfabeta, 2012. 

Sumper M. Harahap dan Hamka Hamka. “Integrasi Dalihan Na Tolu dengan Nilai-

Nilai Agama Islam.” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79, no. 1 

(2022): 200–220. 

Subhi, Ahmad Mahmud. Fi ‘Ilm al-Kalam: Dirasah Falsafiyah fi Usul al-Din. Juz 

I, Cet. ke-2. Kairo: Dar al-Kutub al-Jami‘ah, 1950. 

Vienanusa Kirana, Asmidhea, et al. “Landasan Psikologi dalam Pendidikan Islam 

serta Relevansinya dalam Pembentukan Karakter Moderasi Beragama.” Jurnal 

Al-Murabbi 7, no. 2 (2022) 

 


