AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis
Volume 6 Nomor 2 EdisitJuli

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum'UIN'Syval;lada Padangsidimpuan
E-ISSN : 2745-3499

INTEGRASI ISLAM DAN SAINS DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN: RELEVANSI
PARADIGMA KEILMUAN AMIN ABDULLAH DI ERA POST-TRUTH

Helga Juliya
Universitas Islam Negeri Palangka Raya
E-Mail; heldajuliya2023@gmail.com

Sawaluddin Siregar
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan
E-Mail: sawaluddinsiregar@uinsyahada.ac.id

Abstract

This article examines the new scientific paradigm offered by M. Amin Abdullah in the
context of dialogue between Islam and science in the post-truth era. The background of
this research departs from the dichotomy of religious science and general science which
results in stagnation in the development of Islamic science in higher education. Through
a qualitative approach with the literature study method, this study examines the works
and thoughts of M. Amin Abdullah related to the integration-interconnections of
knowledge known as the "Spider's Web" model. This concept emphasizes the importance
of epistemological dialogue between religious sciences, social sciences, and natural
sciences in order to build a holistic, open, and contextual science. The results of the study
show that this integrative paradigm is able to bridge the gap between revelation, reason,
and empirical reality, and is relevant in facing the challenges of the post-truth era marked
by the crisis of truth and polarization of knowledge. Thus, M. Amin Abdullah’s ideas offer
a new direction for a more inclusive, dynamic, and contemporary reconstruction of
Islamic epistemology.

Keywords. M. Amin Abdullah, Integration—Interconnection, Islam And Science, New
Scientific Paradigm, Post-Truth Era.

Abstrack

Artikel ini mengkaji paradigma keilmuan baru yang ditawarkan oleh M. Amin Abdullah
dalam konteks dialog antara Islam dan sains di era post-truth. Latar belakang penelitian
ini berangkat dari problem dikotomi ilmu agama dan ilmu umum yang mengakibatkan
stagnasi dalam pengembangan keilmuan Islam di perguruan tinggi. Melalui pendekatan
kualitatif dengan metode studi pustaka, penelitian ini menelaah karya-karya dan
pemikiran M. Amin Abdullah terkait integrasi-interkoneksi ilmu yang dikenal dengan
model “Jaring Laba-laba” (Spider’s Web). Konsep ini menekankan pentingnya dialog
epistemologis antara ilmu agama, ilmu sosial, dan ilmu alam guna membangun keilmuan
yang holistik, terbuka, dan kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa paradigma
integratif inl mampu menjembatani kesenjangan antara wahyu, akal, dan realitas empiris,
serta relevan dalam menghadapi tantangan era post-truth yang ditandai oleh krisis
kebenaran dan polarisasi pengetahuan. Dengan demikian, gagasan M. Amin Abdullah
menawarkan arah baru bagi rekonstruksi epistemologi keislaman yang lebih inklusif,

221


mailto:heldajuliya2023@gmail.com
mailto:sawaluddinsiregar@uinsyahada.ac.id

Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin
Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar

dinamis, dan sesuai dengan kebutuhan zaman.

Kata Kunci: M. Amin Abdullah, Intergrasi-Interkoneksi, Islam Dan Sains, Paradigma
Keilmuan Baru, Era Post-Truth.

A. Pendahuluan

Teknologi terus berkembang pesat, jadi menguasai bahasa akan membantu Anda
berkomunikasi dengan mereka yang paham, dan penting untuk mengikuti perkembangan
teknologi dan bergabung dalam obrolan tentangnya. Teknologi telah mengubah cara kita
berinteraksi dengan Bumi, tetapi masih terjebak dalam perdebatan lama, bagaimana
memadukan kepercayaan dengan kecerdasan. Perbincangan ini menjadi panas, terutama ketika
berita palsu mengacaukan pikiran orang-orang.' Perselisihan soal kaitan iman dan sains jadi
bahasan yang sudah lama sekali dan tetap hadir dalam diskusi soal ilmu agama Islam. Ada
orang yang memandang sains zaman kini sebagai hal yang menakutkan bagi kekuatan spiritual,
tetapi ada juga yang melihatnya lebih hebat dari agama. Dalam soal ini, populasinya bukan
hanya manusia saja, namun juga berbagai benda serta kejadian alam. Selain itu, populasinya
bukan hanya menghitung saja, tetapi juga perlu cara baru dalam berpikir ilmiah yang bisa atasi
perbedaan dan cocok dengan tantangan zaman kini.>

Menurut Jamaluddin Al-Afghani, hubungan antara sains dan agama pada dasarnya
tidak bersifat kontradiktif. Ia menolak pandangan bahwa keduanya dapat berbenturan, baik
dalam konteks klasik maupun modern. Al-Afghani berkeyakinan bahwa sains modern sejatinya
merupakan kelanjutan dari khazanah keilmuan Islam masa lalu yang kemudian diadopsi oleh
Barat melalui masa kebangkitan dan pencerahan. Dengan demikian, permasalahan bukan
terletak pada sains itu sendiri, melainkan pada cara berpikir materialistis yang mendominasi
pandangan ilmiah Barat, sehingga menimbulkan kesan adanya pertentangan antara sains dan
agama.’

Hamid Fahmy Zarkasyi menegaskan bahwa Al-Qur’an adalah sumber utama ilmu
pengetahuan. la menjelaskan bahwa dari wahyu inilah terbentuk pandangan dunia Islam yang
khas. Pandangan ini kemudian melahirkan struktur ilmu pengetahuan yang berlandaskan Al-
Qur’an dan Hadis, yang selanjutnya mendorong munculnya tradisi ilmiah di dunia Islam. Dari

proses tersebut, berkembang berbagai disiplin ilmu yang berakar pada nilai-nilai wahyu. Bagi

' Yerly A Datu dkk., Panduan Praktis Bahasa Inggris Untuk Era Teknologi, t.t., Panduan Praktis Bahasa
Inggris Untuk Era Teknologi.

2 Dr Zulfis dkk., Sains dan Agama Dialog Epistemologi Nidhal Guessoum dan Ken Wilbber. (t.t.).

3 Ali Sodikin, Perdebatan Dikotomis Ilmu Dan Agama, 16, no. 02 (2020).

222



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis

Volume 6 Nomor 2 EdisitJuli-Desemben2025 ,

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan

E-ISSN : 2745-3499

Zarkasyi, perkembangan sains dalam Islam tidak terpisah dari spiritualitas dan tauhid,
melainkan justru tumbuh darinya.*

Francis Crick, Steven Pinker, dan Stephen Hawking mewakili pandangan rasionalisme
sekuler yang melihat sains dan agama sebagai dua entitas yang saling bertentangan. Dalam
pandangan mereka, sains dan keimanan spiritual tidak dapat berjalan berdampingan, karena
keduanya memiliki dasar kebenaran yang berbeda dan sering kali berlawanan. Akibatnya,
muncul dikotomi tajam antara sains yang menolak unsur metafisik dan agama yang menolak
pendekatan empiris. Pandangan ini menempatkan sains dan agama sebagai dua kutub yang
saling meniadakan, bukan saling melengkapi.’

Hubungan antara fakta yang melihat sebab dan akibat, ditambah keyakinan akan makna
dan nilai, memiliki semacam rasa saling memberi dan menerima, sehingga masing-masing
sedikit memengaruhi yang lain. Masalah muncul ketika masing-masing pihak menganggap
pandangannya yang paling benar dan mengabaikan pandangan pihak lain. Sains dan agama
seharusnya tidak memiliki dinding yang menghalangi diskusi; mereka seharusnya saling
bertukar, berbagi, dan berbincang. Ikatan ini seperti setengah hati, bukan ikatan yang
sepenuhnya kaku tanpa ruang gerak.’

Secara terbuka, ia membahas hubungan antara Islam dan sains. Studi ini melihat dua
pemikiran Muslim memiliki pandangan yang aneh dan berbeda. Masykuri Afi berpendapat al-
Attas lebih menekankan upaya menjadikan sains Islami, seperti menambahkan dan
menghilangkan unsur-unsur duniawi dari sains baru. Namun, Amin Abdullah memberikan cara
yang lebih liar dan lebih terhubung. Caranya tampak lebih fleksibel, membiarkan diskusi dan
perpaduan antara iman dan sains umum, tanpa meniadakan keduanya. Ini menunjukkan bahwa
pandangannya bertujuan untuk menumbuhkan diskusi antara kedua dunia. Penurunan Islam
dalam sains berasal dari pemisahan materi studi. Perpecahan ini membuat upaya untuk
menghindari klaim-klaim yang benar menjadi sulit, meskipun masalah manusia yang sulit

membutuhkan cara-cara yang berbeda. Jadi, hubungan antara Islam dan sains seharusnya

4 Azwar Sani, Tafsir dan Sains: Studi Atas Kompatibilltas dan Kontradiksi AntaraTafsir Al-Qur’an dan
1Imu Sains Modern, 3, no. 0 (2025).

> Fitri Meliani dkk., “Sumbangan Pemikiran [an G. Barbour mengenai Relasi Sains dan Agama terhadap
Islamisasi Sains,” JIIP - Jurnal llmiah llmu Pendidikan 4, no. 7 (2021): Sumbangan Pemikiran lan G. Barbour
mengenai Relasi Sains dan Agama terhadap Islamisasi Sains, https://doi.org/10.54371/jiip.v4i7.331.

® M. Amin Abdullah, “Mendialogkan Nalar Agama dan Sains Modern di Tengah Pandemi Covid-19,”
Maarif 15, no. 1 (2020): Mendialogkan Nalar Agama dan Sains Modern di Tengah Pandemi Covid-19,
https://doi.org/10.47651/mrf.v15il.75.

223



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin
Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar

mengambil cara-cara yang dapat bercampur dan terhubung, dilihat sebagai pandangan baru
untuk menghindari klaim-klaim yang benar tersebut.’

Mereka berbagi bahwa rencana ini muncul karena sains terasa terlalu terpecah belah
atau hanya dipandang satu arah. Studi ini menyatakan bahwa Amin Abdullah mencoba
memperbaiki perpecahan sains dengan menunjukkan keterkaitan antara iman dan pembelajaran
normal. Studi tersebut juga mencatat bahwa hal ini seperti "tawaran baru" dalam studi Islam,
sebuah basis untuk membahas Islam dan sains. Untuk melawan perpecahan ini, Amin Abdullah
mendorong pertukaran pemikiran dari aturan baku ke pandangan yang saling terkait dan
beragam. Hal ini diharapkan dapat menumbuhkan kerja sama tim dan hubungan antara bidang
studi iman, alam, dan pemikiran. Ia merasa gagasan keterkaitan ini penting, karena iman dan
sains saja tidak dapat menyelesaikan masalah yang dihadapi manusia. Oleh karena itu, dialog
harus dimulai di antara kedua bidang tersebut untuk menempa pengetahuan yang utuh dan luas.
Dengan cara ini, pemikiran Muslim yang memahami dunia melalui berbagai jenis
pembelajaran dapat muncul.®

Kajian ini berfokus pada pemahaman terhadap paradigma pengkajian Islam di
lingkungan pesantren serta relevansinya dengan studi keagamaan pada era post-truth.
Tujuannya adalah untuk mengidentifikasi model pendekatan keilmuan Islam yang
dikembangkan dalam tradisi pesantren dan menelaah kontribusinya terhadap pembentukan
paradigma studi agama di masa kini. Selain itu, penelitian ini juga berupaya merekonstruksi
citra Islam sebagai agama yang membawa rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil ‘alamin).
Pada akhirnya, diharapkan muncul gagasan konseptual mengenai epistemologi pesantren yang
dapat memberikan pengaruh positif dan konstruktif dalam pengembangan studi agama-agama
secara umum, khususnya dalam menghadapi tantangan era disrupsi dan post-truth.’

M. Amin Abdullah sebagai upaya menjawab krisis keilmuan dalam tradisi Islam,
terutama yang terjadi di lingkungan Perguruan Tinggi Islam (PTI) di Indonesia. Permasalahan
utama yang diangkat adalah adanya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, yang
berdampak pada stagnasi dan eksklusivitas dalam pendidikan Islam. Pola berpikir seperti ini
menjadikan Pendidikan Agama Islam (PAI) bersifat tertutup, linear, dan terlalu normatif-

doktrinal, karena memandang ilmu agama semata-mata berorientasi pada urusan akhirat,

7 “Masykur Arif Titik Temu Islam Dan Sains (Kajian Pemikiran Naquib Al-Attas Dan Amin Abdullah),”
t.t.

8 Tabrani Tajuddin dan Neny Muthiatul Awwaliyah, “Paradigma Integrasi-Interkoneksi Islamisasi Ilmu
Dalam Pandangan Amin Abdullah,” Aksiologi : Jurnal Pendidikan dan Ilmu Sosial 1, no. 2 (2021): 56-61,
https://doi.org/10.47134/aksiologi.v1i2.11.

9 Muhamad War’i, “Urgensi Paradigma Epistemologi Pesantren Dalam Studi Agama di Era Post-Truth,”
Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam dan Isu-Isu Sosial 19, no. 1 (2021), https://doi.org/10.37216/tadib.v19i1.421.

224



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis

Volume 6 Nomor 2 EdisitJuli-Desemben2025 ,

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan

E-ISSN : 2745-3499

sedangkan ilmu umum dianggap hanya berfokus pada dunia. Akibatnya, muncul ketegangan
epistemologis dan keterputusan antara dua ranah keilmuan tersebut. '°

Penelitian ini mengkaji gagasan dan penerapan integrasi Islam dan sains di UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta melalui konsep Spider’s Web Amin Abdullah. Paradigma integratif-
interkonektif ini hadir sebagai solusi atas dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. Amin
Abdullah mengkritik pola kajian Islam yang dogmatis dan positivistik karena memperkuat
pemisahan tersebut. la menawarkan pendekatan holistik yang menyatukan wahyu Tuhan dan
akal manusia agar studi Islam berkembang dari normal science menjadi revolutionary
science.!!

Penelitian ini mengkaji gagasan M. Amin Abdullah mengenai paradigma baru ilmu
pengetahuan yang menekankan integrasi antara sains dan studi keagamaan. Konsep ini hadir
sebagai upaya mengatasi dikotomi ilmu yang selama ini memisahkan aspek rasional dan
spiritual dalam pendidikan. Dalam konteks era post-truth yang ditandai oleh maraknya
disinformasi dan krisis kepercayaan terhadap otoritas ilmiah maupun keagamaan, pemikiran
Amin Abdullah menawarkan pendekatan holistik yang relevan. Gagasannya tidak hanya
menjadi kritik terhadap sistem keilmuan lama, tetapi juga menawarkan sintesis cerdas antara

agama dan sains untuk menjawab tantangan kontemporer.'?

B. Metode Penelitian

Penelitian ini bersifat filosofis-konseptual yang mengkaji pemikiran tokoh M. Amin
Abdullah serta relevansinya terhadap persoalan kontemporer, khususnya mengenai dialog
antara Islam, sains, dan fenomena era post-truth. Pendekatan yang digunakan adalah penelitian
kualitatif dengan metode utama studi kepustakaan. Metode ini juga cocok untuk penelitian yang
bersifat multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner. Jenis penelitian ini bertujuan untuk
mengeksplorasi dan menjelaskan secara mendalam, tanpa menggunakan angka, gagasan-
gagasan yang disampaikan oleh Amin Abdullah. Tujuan utama penelitian ini adalah untuk
memahami makna, dampak, dan pentingnya gagasan "Paradigma Ilmiah Baru" dalam

kaitannya dengan Islam dan ilmu pengetahuan, terutama dengan isu-isu yang berkembang di

10 Sabrun Jamil dan Wedra Aprison, Paradigma Keilmuan PAI Menurut M. Amin Abdullah, t.t.

' Putri Bayu Haidar dan A. Adib Dzulfahmi, “Spider Web, Integration-Interconnection Perspective
Amin  Abdullah,” DAYAH: Journal of Islamic  Education 7, mno. 1 (2024): 19-29,
https://doi.org/10.22373/jie.v7i1.21653.

12 M. Amin Abdullah, “Religion, Science, and Culture: An Integrated, Interconnected Paradigm of
Science,” Al-Jami’ah: Journal of  Islamic Studies 52, no. 1 (2015): 175,
https://doi.org/10.14421/ajis.2014.521.175-203.

225



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin
Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar

Era Pasca-Kebenaran. Informasi yang digunakan berasal dari tulisan, pemikiran, argumen, dan
konsep yang terdapat dalam karya-karya Amin Abdullah, seperti buku, artikel, jurnal, dan
pidato."?

Sumber data primer penelitian ini berasal dari tulisan-tulisan asli Amin Abdullah yang
secara langsung menyelidiki konsep integrasi serta interkoneksi ilmu pengetahuan.
Pemikirannya dapat ditemukan dalam beberapa buku yang ditulis oleh Amin Abdullah, seperti,
Studi Agama: Normativitas atau Historisitas, Filsafat Kalam di Era Post-Modernisme, dan
Islamic Studies in the University of Indonesia. Sumber data sekunder dalam studi ini mencakup
karya-karya analitis, ulasan, dan penelitian komparatif yang ditulis oleh akademisi lain
mengenai pemikiran Amin Abdullah yang menyediakan konteks yang mendalam serta
pandangan yang mendukung atau bersifat perbandingan. Teknik pengumpulan data berupa
mengumpulkan data asli, karya-karya yang diciptakan oleh M. Amin Abdullah, serta data
tambahan yang mencakup berbagai referensi yang relevan dengan subjek tersebut. Teknik
bedah data meliputi Analisis Deskriptif-Interpretatif serta analisis kritis bernama telaah meta

diskursus.

C. Hasil Penelitian Dan Pembahasan
Paradigma Keilmuan Baru: Usulan Amin Abdullah dalam menjembatani dialog antara
Islam dan Sains di Zaman Pasca-Kebenaran, secara garis besar, mengupas ide dari Amin
Abdullah tentang cara menyatukan serta merangkai berbagai bidang ilmu, khususnya antara
ilmu agama (Islam) dan ilmu pengetahuan (alam), sebagai jalan keluar dari berbagai persoalan.
Populasi itu bukan semata-mata soal manusia saja, tetapi juga meliputi berbagai benda serta
elemen alam lainnya. Populasi tak sekadar menunjuk pada jumlah, melainkan juga
mencerminkan upaya untuk menjembatani berbagai perbedaan yang ada.'*
1. Pendidikan Terakhir M. Amin Abdullah Dan Beberapa Karya-Karyanya
M. amin abdullah beliau menamatkan sekolahnya di Kulliyat al-Muallimin al-
Islamiyyah (KMI) Pesantren Gontor tahun 1972. Tahun 1977, ia memperoleh ijazah
Bakalaureat Pendidikan Darussalam (IPD) di pesantren itu juga. Lalu, tahun 1982, ia meraih
gelar Sarjana dari Fakultas Usuluddin, Jurusan Perbandingan Agama, IAIN Sunan Kalijaga

Yogyakarta. Program ini didanai oleh penuh Departemen Agama dan pemerintah

13 “Dr. Sri Haryanto,M. Pd.I Buku_Daras Al-Qur’an dan sains modern (Juni 2021) (2),” t.t.

4 Budiman Dasrizal dkk., “Integrative Knowledge and Contemporary Issues: Evaluating Amin
Abdullah’s Paradigm of Multidisciplinarity,” Islamic Thought Review 2, no. 1 (2024): Integrative Knowledge and
Contemporary Issues: Evaluating Amin Abdullah’s Paradigm of  Multidisciplinarity,
https://doi.org/10.30983/itr.v2i1.8408.

226



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis

Volume 6 Nomor 2 EdisitJuli-Deseniber2025

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan

E-ISSN : 2745-3499
Turki. Tahun 1985, ia mulai belajar untuk meraih gelar Ph. D dalam bidang Filsafat Islam
di Departemen Filsafat, Fakultas Seni dan Ilmu Pengetahuan, Universitas Teknik Timur
Tengah (METU) Ankara. Dari tahun 1997 hingga 1998, ia mengikuti program khusus pasca-
doktoral di Universitas McGill, di Kanada. Beberapa karya ilmiah yang telah
dipublikasikannya antara lain: Filsafat Kalam di Era Post Modernisme, Studi Agama:
Normativitas atau Historisitas, Dinamika Islam Kultural: Pemetaan atas Wacana Keislaman
Kontemporer, Antara Al-Ghazali dan Kant: Filsafat Etika Islam, juga Pendidikan Agama
Era Multikultural Multi Relegius. '

Frasa pasca-kebenaran lahir dari dua kata, yakni pasca (sesudah) dan kebenaran
(hakikat). Sederhananya, frasa ini melukiskan era ketika hakikat tak lagi jadi fondasi utama
opini publik. Di lapangan, zaman pasca-kebenaran ditandai dahsyatnya efek emosi, opini
sendiri, dan kepercayaan privat, yang jauh lebih kuat dari fakta yang nyata atau data ilmiah.
Gejala ini makin pesat merebak usai Oxford Dictionaries menobatkan "pasca-kebenaran"
jadi kata, bukti makin luasnya pemakaian di ranah politik, sosial, dan budaya di jagat raya.
Kini, hakikat bisa lentur dan tergantung siapa yang berucap, cara bicara, dan seberapa besar
media ikut andil dalam menyokong suatu cerita tertentu. Info yang tersebar kini lebih sering
digeber secara masif karena daya jadi viral, alih-alih lewat proses validasi atau klarifikasi.'®

Zaman Pasca-Kebenaran itu saat bukti nyata seakan tak penting lagi dalam
membentuk opini publik. Kini, emosi serta keyakinan pribadi lebih dominan. Untuk pelajar,
khususnya diskusi soal Islam dan sains, zaman ini membawa tantangan besar: Pertama,
kaburnya beda antara fakta dan opini. Di Zaman Pasca-Kebenaran, batas antara kebenaran
objektif dan pandangan subjektif jadi tipis. Ini mempersulit upaya menjaga kejujuran serta
kebenaran dalam penjelasan ilmiah. Kedua, banyak klaim kebenaran yang kaku dan keras.
Dalam Islam, klaim kebenaran pada satu aliran keislaman yang kaku sudah jadi soal dari
dulu. Di zaman ini, hal ini makin parah karena keyakinan yang kuat makin diperkuat oleh
info yang hanya membenarkan satu sudut pandang, sehingga pemikiran agama jadi kaku
dan kurang peka pada isu penting kini.

Ketiga, adanya jurang antara ilmu umum (sains) dan ilmu agama. Soal ini sudah

lama ada, di mana kedua bidang ini seolah terpisah dan berdebat soal kebenaran masing-

15 Amin Nasir, Sintesis Pemikiran M. Amin Abdullah dan Adian Husaini, 2, no. 1 (2014).

16 Ardina Rasiani dkk., Pendidikan Islam di Era Post-Truth: Tantangan Dan Strategi Literasi Media
Bagi Generasi Muda, 3 (2025): Pendidikan Islam di Era Post-Truth: Tantangan Dan Strategi Literasi Media Bagi
Generasi Muda.

227



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin
Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar

masing. Di Zaman Pasca-Kebenaran, situasi ini bisa dimanfaatkan, yaitu sains sering
dituduh tak punya moral, sementara agama dianggap tak cocok dengan sains. Hal ini
membuat ilmu pengetahuan jadi angkuh dan merasa bisa memecahkan semua masalah.
Keempat, hoaks menyebar lebih cepat berkat teknologi informasi canggih. Ini membuat
orang cenderung menolak kebenaran, sehingga kita perlu belajar lebih giat serta memahami
sejarah agar tak termakan berita bohong. Dalam jalinan yang terkait erat, Amin Abdullah
menyumbang gagasan tukar pikiran serta kolaborasi di ranah pemasaran, sebab tiap bidang
studi sadar akan batasan dan potensi yang segar. Ini krusial di zaman pasca-kebenaran,
ketika validasi serta pembentukan narasi kebenaran tunggal hanya terwujud lewat sinergi

dan paduan perspektif lintas bidang, termasuk ilmu alam, religi, moralitas, dan hikmat..!”

2. Paradigma Intergratif-Interkonektif M. Amin Abdullah

Gagasan Integratif-Interkonektif yang digagas oleh Amin Abdullah berupaya
menyatukan kembali serta menjauhi pemisahan antara studi keagamaan, semisal studi
Islam, dengan bidang ilmu pengetahuan umum contohnya sains dan filsafat yang dahulu
kala terpisah dalam riwayat pendidikan Islam. Integratif mengisyaratkan penggabungan
beragam ranah ilmu, sementara interkonektif menandakan adanya relasi atau keterkaitan
antar cabang ilmu. Maksud esensial dari pola pikir ini ialah menuntaskan problematika
zaman kini dengan mengaitkan aneka bidang ilmu pengetahuan yang berlainan. Lambat
laun, konsep ini kemudian hari lebih dikenal sebagai sebuah pendekatan Multidisiplin,
Interdisiplin, juga Transdisiplin.

Dalam hubungan Islam dan sains, kerangka integratif-interkonektif hadir sebagai
tawaran unik. Ini menolak dua model hubungan ilmu yang merugikan. Pertama, ada
arogansi keilmuan. Di sini, suatu ilmu merasa paling benar dan menolak berdialog, agak
mirip orang yang selalu merasa tahu segalanya. Kedua, ada isolasi keilmuan, di mana ilmu-
ilmu berdiri sendiri tanpa kaitan. Akibatnya, ilmu agama kehilangan relevansi, dan ilmu
umum kehilangan nilai etis, seperti dua orang yang asyik sendiri tanpa peduli sekitar.

Amin Abdullah melemparkan gagasan mengenai kaitan erat antar berbagai unsur
yang saling terkait satu sama lain. Hal ini diurai melalui rialogue, yang dapat diartikan
sebagai perbincangan yang melibatkan tiga pihak sekaligus. Perbincangan ini merangkum

tiga sisi dari peradaban ilmu pengetahuan. Yang pertama, ada Peradaban Ilmu yang

17 Nisa A-Zahro dan Rustam Ibrahim, “Integratif Keilmuan Perspektif M. Amin Abdullah (Pendekatan
Integratif-Interkonektif),” Journal for Islamic Studies 8, no. 1 (2025).

228



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis

Volume 6 Nomor 2 EdisitJuli-Deseniber2025

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan

E-ISSN : 2745-3499
melambangkan sisi kebenaran itu sendiri. Selanjutnya, ada Hadlarah al-Nas, yang berkaitan
erat dengan khazanah teks dan menyinggung perihal sudut pandang subjektif beserta
norma, semisal agama maupun wahyu. Kemudian, ada Hadlarah al-'Tlm, yang menjabarkan
perihal budaya ilmu atau sains, terkait erat dengan sisi objektif dan pengalaman, seperti
halnya ilmu pengetahuan serta akal budi. Terakhir, Hadlarah al-Falsafah menitikberatkan
pada budaya filsafat, yang meliputi sisi intersubjektif dan etika, berkaitan erat dengan
filsafat dan juga hati nurani.

Dalam jalinan hubungan antara Islam dan sains, terdapat sejumlah asas krusial yang
menjadi panduan: Pembatasan yang fleksibel: Garis pemisah antar disiplin ilmu tidaklah
terlalu rigit, sehingga membuka peluang untuk dialog timbal balik, evaluasi konstruktif,
serta masukan antar berbagai bidang keilmuan. Validasi partisipatif: Suatu proses di mana
keabsahan suatu konsep tidak semata-mata ditinjau dari sudut pandang yang objektif (sains)
atau yang subjektif (iman/religi), melainkan juga mencakup nilai-nilai kemanusiaan serta
etika (filsafat/kearifan batin). Daya cipta imajinatif: Memberi ruang bagi lahirnya wawasan
baru melalui sinergi dan interpretasi agama yang segar, agar tetap kontekstual dengan
dinamika zaman.

Mengatasi Klaim Kebenaran Tunggal: Saat ini, di zaman yang penuh dengan info
yang tidak jelas, perasaan, kepercayaan pribadi, dan cekungan suara (tempat yang hanya
menunjukkan satu sudut pandang) sering mengabaikan fakta yang ada. Pandangan Amin
Abdullah jelas menunjukkan penolakan terhadap sikap sombong orang-
orang yang berpikir hanya mereka yang benar. Pandangan ini  memasukkan etika dan
moral sebagai bagian penting dari sains. Menghindari Penyalahgunaan Fakta: Di zaman
sekarang, fakta sering kali dipakai untuk kepentingan diri sendiri. Konsep Integratif-
Interkonektif membantu mencegah hal ini dengan memasukkan Hadlarah al-Falsafah (etika
dan moral) sebagai bagian yang sangat penting dalam penelitian ilmiah. Hal ini memastikan
bahwa sains tidak hanya menjadi pengetahuan yang kaku, yang hanya menciptakan
teknologi tanpa memikirkan nilai-nilai kemanusiaan. Mencari Kebenaran Holistik:
Pandangan ini menawarkan cara untuk menyatukan pengetahuan yang terpecah-pecah,
yang sering membuat orang bingung di zaman sekarang. Dengan menggabungkan sisi

objektif (sains), subjektif (agama), dan intersubjektif (filsafat), kerangka ini membantu

229



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin
Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar

dalam  mencari  kebenaran yang lebih  lengkap, seimbang, dan bisa

dipertanggungjawabkan.'®

3. Rekonstruksi Dialog Islam Dan Sains

Rekonstruksi percakapan antara Islam dan sains oleh M. Amin Abdullah, khususnya
dalam konteks "Paradigma Keilmuan Baru" dan pentingnya di zaman Era Post-Truth,
menyoroti ide tentang Integrasi-Interkoneksi yang melampaui cara berpikir yang terbagi.
Pemikiran pokoknya adalah membangun hubungan pemahaman antara berbagai disiplin
ilmu dengan cara menggunakan pendekatan Multidisipliner, Interdisipliner, dan
Transdisipliner (MIT). Abdullah mengusulkan cara baru dalam ilmu pengetahuan yang
mencoba menggabungkan berbagai bidang ilmu. Ini terutama berusaha untuk menyatukan
ilmu-ilmu yang berhubungan dengan Islam dengan ilmu-ilmu umum seperti sains, sosial,
seni, dan filsafat. Ide ini tidak hanya melibatkan manusia saja, tapi juga termasuk objek dan
hal-hal lain di alam. Selain itu, ide ini tidak hanya mengenai jumlah yang sedikit dalam
teori ilmu pengetahuan yang mengutamakan manusia dan bersifat menyeluruh.

Konsep ini melihat hubungan antara agama Islam dan sains dalam konteks tiga
kebudayaan yang saling berhubungan dengan aktif. Hadharat al-Nash (Peradaban
Teks/Turats Agama): Ini berhubungan dengan ilmu-ilmu yang sudah ditentukan, seperti Al-
Qur'an, Hadis, dan pengetahuan klasik dalam Islam. Hadharat al-'Tlm (Peradaban Sains
Modern): Ini berkaitan dengan ilmu pengetahuan alam dan sosial yang berlandaskan
metode yang berdasarkan pengamatan dan logika. Hadharat al-Falsafah (Peradaban
Filsafat/Etika): Ini berfungsi sebagai penghubung yang memberikan cara berpikir yang
logis dan etis untuk dua kebudayaan yang lainnya. Pembicaraan dan penggabungan ini juga
berusaha untuk menyatukan tiga hal atau dimensi dari realitas. Dimensi Subjektif (Agama):
Kepercayaan, nilai-nilai, dan pengalaman spiritual. Dimensi Objektif (Sains): Fakta, data
yang bisa dibuktikan, dan hukum-hukum. Dimensi Intersubjektif (Etika): Nilai yang
disepakati bersama, moralitas, dan kesadaran etis.

Dialog antara kelompok ilmu ini diharapkan bisa membentuk suatu entitas yang
saling terhubung dan tidak lagi menjadi kelompok yang terpisah atau merasa sombong, di
mana masing-masing merasa paling benar. Populasi bukan hanya sekedar manusia, tapi juga

mencakup benda dan hal-hal alami lainnya. Populasi bukan hanya soal jumlah, tetapi juga

18 Atika - Yulanda, “Epistemologi Keilmuan Integratif-Interkonektif M. Amin Abdullah dan
Implementasinya Dalam Keilmuan Islam,” TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin 18, no. 1 (2020): 79-104,
https://doi.org/10.30631/tjd.v18i1.87.

230



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis

Volume 6 Nomor 2 EdisitJuli , 2

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Sy};lhada Padangsidimpuan
E-ISSN : 2745-3499

tentang cara pemasaran yang saling terhubung. Mekanisme dialog dan sifat hubungan Amin
Abdullah menjelaskan tiga sifat hubungan yang penting untuk menjaga dialog yang baik
dan membantu pemahaman yang terus-menerus antara Islam dan ilmu pengetahua. Batas
semipermeabel: Tidak ada batas yang jelas antara berbagai cabang ilmu, agama, dan alam.
Batas-batas ini bisa diubah dan tidak kaku, sehingga memungkinkan ide dan pertanyaan
mengalir bebas dari satu bidang ke bidang lainnya. Keterujian intersubjektif: Kebenaran
harus diuji tidak hanya dengan cara yang objektif, seperti di ilmu pengetahuan, atau
subjektif, seperti di agama, tetapi juga secara bersama-sama oleh banyak orang. Ini berarti
bahwa pengetahuan harus bisa diuji dan diterima oleh komunitas akademis, serta harus
punya hubungan dengan moral dan sosial. Imaginasi kreatif: Diperlukan semangat untuk
melakukan pemikiran baru atau penafsiran yang inovatif dalam menyelesaikan masalah
masa kini. Ini memerlukan paduan antara pemahaman dari teks agama, fakta-fakta ilmiah,
dan pertimbangan etika.

Dengan cara ini, tujuan Integrasi-Interkoneksi adalah untuk menciptakan cara
berpikir baru yang bisa menyatukan hal-hal pribadi (agama), faktor-faktor nyata (sains),
dan pandangan bersama (nurani/etika) agar bisa menghadapi berbagai masalah yang kita
hadapi sekarang, termasuk masalah kebenaran di masa Post-Kebenaran.!” Pandangan M.
Amin Abdullah tentang menggabungkan agama dan sains sangat berguna untuk
memperbaiki percakapan antara Islam dan sains, terutama di zaman Pos¢-Truth, di mana
sering kali fakta ditutupi oleh perasaan dan kepercayaan pribadi. Ide utama yang
disampaikan oleh M. Amin Abdullah, yaitu pendekatan yang menyatukan dan saling
terhubung, menjadi dasar untuk menjawab tantangan ini. M. Amin Abdullah menawarkan
sebuah panduan yang kuat untuk menjembatani perbedaan lama antara agama dan sains,
dan ini sangat penting untuk menghadapi masalah yang muncul di zaman Pos¢-Truth.

Paradigma Integratif-Interkonektif yang digagas oleh M. Amin Abdullah merupakan
tawaran epistemologis untuk menjembatani kesenjangan antara ilmu agama dan ilmu
umum. Paradigma ini hadir sebagai upaya untuk menghapus dikotomi yang selama ini
memisahkan ilmu-ilmu keislaman dari ilmu sosial, humaniora, serta ilmu-ilmu alam.
Abdullah menegaskan pentingnya membangun dialog ilmiah dan sinergi produktif di antara

ketiga rumpun keilmuan tersebut agar dapat saling melengkapi dan memperkaya

t.t.

19 “Warisin, Khoirul, ‘Relasi Islam Dan Agama Persepektif Ian G. Barbour Dan Armaheddi Mazhar.,””

231



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin
Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar

pemahaman manusia terhadap realitas. Dengan demikian, Model Integratif-Interkonektif
berfungsi sebagai wahana penghubung yang mendorong kolaborasi lintas disiplin antara
ilmu keislaman, sosial-humaniora, dan ilmu alam demi terwujudnya kesatuan pengetahuan
yang holistik.

Pendekatan ini melibatkan kerjasama antara berbagai bidang, bukan hanya di antara
disiplin ilmu, tetapi juga meliputi semua sistem pengetahuan. Cara berpikir ini mendorong
adanya keselarasan antara wahyu, logika, dan pengalaman. Kebenaran tidak hanya berasal
dari satu tempat, tetapi dari kombinasi ketiga hal itu. Oleh karena itu, tidak ada satu bidang
ilmu yang bisa mengatakan bahwa mereka memiliki kebenaran yang sempurna. Abdullah
menjelaskan bahwa sains tidak terpisah dari iman. Sains dilihat sebagai cara untuk
memahami ciptaan Tuhan dengan lebih baik. Jadi, mempelajari sains bisa jadi bagian dari
ibadah dan juga cara untuk menemukan kebenaran yang lebih lengkap.

Dialog antara Islam dan sains di zaman Post-Truth ditandai oleh pengaruh perasaan
dan keyakinan pribadi yang lebih kuat ketimbang fakta yang nyata. Dalam situasi ini, cara
berbicara yang disiapkan oleh Abdullah menjadi sangat penting. Abdullah mengatakan
bahwa populasi tidak hanya terdiri dari manusia, tetapi juga mencakup objek dan hal-hal
alami lainnya. Dia juga menolak pandangan yang anti-intelektual yang mungkin muncul
ketika agama dan sains dilihat sebagai musuh. Ini sangat penting di zaman Post-Truth, di
mana penolakan terhadap fakta ilmiah seringkali dinyatakan dengan keyakinan yang kaku.

Pemahaman Menyeluruh dan Etika: Tujuan dari pendekatan ini adalah untuk
memahami dunia secara menyeluruh, dengan menggabungkan aspek spiritual dan material.
Fungsi Agama: Agama bertindak sebagai panduan spiritual dan sumber motivasi etis dalam
perkembangan ilmu. Fungsi Ilmu Pengetahuan: Ilmu pengetahuan dapat menguatkan
keyakinan kita. Etika dalam Ilmu Pengetahuan: Penggabungan kedua hal ini menekankan
pentingnya mempertimbangkan etika dan moral dalam penelitian ilmiah. Ini membantu
orang Islam untuk menganalisis kemajuan ilmiah dengan kritis, terutama yang mungkin
bertentangan dengan nilai-nilai agama. Di zaman yang penuh kebohongan, perhatian
terhadap etika bisa membantu penemuan ilmiah agar tetap bertanggung jawab dan tidak
merusak prinsip-prinsip kemanusiaan.?°
Ainurrafiq Dawam mengatakan bahwa pendidikan multikultural adalah cara untuk

membantu orang berkembang semampu mereka, yang menghargai perbedaan dan

20Nailis Sa’adah Alwi dan Amril M, “Integrasi Agama dan Sains dalam Perspektif M. Amin Abdullah,”
GHIROH 3, no. 1 (2024): “Integrasi Agama dan Sains dalam Perspektif M. Amin Abdullah,”
https://doi.org/10.61966/ghiroh.v3il.55.

232



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis

Volume 6 Nomor 2 EdisitJuli , 1 2025

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan

E-ISSN : 2745-3499
keragaman karena perbedaan budaya, ras, komunitas, dan agama. Gagasan pendidikan
multikultural ini berdampak besar pada cara kita mengajar dan belajar. Hal ini karena
pendidikan secara umum dipandang sebagai sesuatu yang terus berlanjut dan tidak pernah
berhenti dalam kehidupan seseorang. Jadi, pendidikan multikultural berarti kita harus
sungguh-sungguh menghormati dan mengakui nilai setiap orang, terlepas dari asal atau latar

belakang mereka. Intinya adalah membangun kedamaian sejati, rasa aman tanpa

kekhawatiran, dan kebahagiaan sejati bagi semua orang.?!

4. Epistemologi Keilmuan Intergrasi-Interkonektif

Menurut Mujamil Qomar memandang dikotomi sebagai batas yang memisahkan dua
pemikiran yang saling berlawanan. Sementara itu, Ahmad Tafsir mengartikan ilmu sebagai
bentuk pengetahuan yang memiliki dasar logis yang kuat dan diperkuat oleh fakta empiris.
Dengan demikian, dikotomi ilmu dapat dipahami sebagai proses pembagian atau pemisahan
pengetahuan secara tegas ke dalam dua sisi yang tampak berseberangan, misalnya antara
ilmu-ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu umum.

Menurut Ziauddin Sardar, sumber utama munculnya perpecahan tersebut berawal
ketika umat Islam menerima kebudayaan Barat tanpa proses penyaringan, termasuk dalam
hal ilmu pengetahuan dan teknologi modern mereka. Akibatnya, agama kemudian
dipersempit hanya pada ranah spiritual dan hubungan pribadi dengan Tuhan, sementara
aspek lain dari kehidupan manusia dianggap tidak terkait dengan ajaran agama. Dampaknya,
ilmu-ilmu umum yang membahas kompleksitas kehidupan manusia dianggap terpisah
sepenuhnya dari nilai-nilai Islam. Sebaliknya, ilmu keagamaan hanya difungsikan untuk
mengatur persoalan keyakinan, ibadah, serta norma moral. Oleh karena itu, gagasan
Integrasi-Interkoneksi Keilmuan dalam pendidikan Islam hadir sebagai langkah untuk
menghapus sekat dikotomis tersebut.

Adanya perpecahan bidang ilmu menyebabkan hubungan antara aspek spiritual dan
eksistensi manusia menjadi kurang selaras. Salah satu solusi untuk menjembatani bayangan
ini adalah melalui metode yang memadukan beragam jenis wawasan, berupaya
mengintegrasikan informasi bersumber dari wahyu ilahi serta pemikiran manusiawi atau

perspektif yang menghubungkan keduanya. Menurut Amin Abdullah, metode integratif-

2l Desi Erawati, “Interpretasi Multikulturalisme Agama Dan Pendidikan,” Jurnal Studi Agama dan
Masyarakat 13, no. 1 (2017): 100, https://doi.org/10.23971/jsam.v13i1.594.

233



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin
Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar

interkonektif itu semacam upaya unik yang saling menghormati antara ilmu biasa dan
agama. Metode ini pun sadar betul kalau tiap bidang punya batas kemampuan dalam
mengatasi masalah manusia yang kompleks. Melalui cara ini, diharapkan tumbuh semacam
kolaborasi, atau setidaknya saling memahami cara kerja dan pola pikir masing-masing
bidang ilmu tersebut.

Dari sisi filosofi dan cara pandang, ada tiga hal penting yang ingin diurai oleh
pendekatan ini. Pertama, soal pengetahuan, pendekatan ini muncul sebagai jawaban atas
permasalahan klasik yang sudah lama menghantui dunia pendidikan Islam, khususnya soal
dikotomi antara pendidikan umum dan pendidikan agama yang kadang terasa kaku. Kedua,
dari sisi nilai, pendekatan integratif-interkonektif ini mau nawarin perspektif baru yang lebih
terbuka bagi para agamawan dan ilmuwan, yang mendorong percakapan santai dan kerja
bersama, serta bisa dipertanggungjawabkan ke publik. Ketiga, dari sisi eksistensi, hubungan
antar berbagai bidang ilmu jadi makin cair, meski tetap ada semacam batasan antara budaya
yang mendukung ilmu agama yang berbasis teks dan budaya ilmu sosial serta ilmu alam

yang kadang beda arah.

Gambar tersebut mencerminkan bahwa perspektif terhadap ilmu yang bersifat
integral memiliki cakupan yang sangat luas dan tidak terbatas. Visual itu juga
mengisyaratkan adanya peluang besar bagi manusia untuk menjalani kehidupan di berbagai
zaman, baik masa lampau maupun masa kini, dengan memahami dasar-dasar pengetahuan
serta keterampilan yang relevan dalam era informasi dan globalisasi. Selain itu, tampak pula
sosok seorang muslim yang mampu menelaah dan menyelesaikan persoalan keagamaan
maupun kemanusiaan secara cerdas, dengan memanfaatkan beragam pendekatan yang

ditawarkan oleh perkembangan ilmu alam, sosial, dan humaniora modern.*?

22 Jzzuddin Rijal Fahmi dan Muhamad Asvin Abdur Rohman, “Non-DiKotomi Ilmu: Integrasi-
Interkoneksi Dalam Pendidikan Islam,” AL-MIKRAJ : Jurnal Studi Islam dan Humaniora (E-ISSN: 2745-4584)
1, no. 2 (2021): 4660, https://doi.org/10.37680/almikraj.v1i2.750.

234



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis

Volume 6 Nomor 2 EdisitJuli 2025

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan
E-ISSN : 2745-3499

Al-Jabiri menyoroti pentingnya pembenahan cara berpikir dalam dunia Arab modern
sebagai upaya untuk mengatasi persoalan yang sering muncul dalam dua kutub pemikiran.
Pertama, epistemologi bayani merupakan pola pikir yang berpusat pada teks, dengan al-
Qur’an dan Hadis sebagai sumber utama pengetahuan. Kedua, epistemologi irfani
berlandaskan pada pengalaman batin dan intuisi, di mana pengetahuan spiritual diperoleh
melalui proses persiapan, penerimaan, dan pengungkapan, baik melalui simbol visual
maupun tulisan. Ketiga, epistemologi burhani mengedepankan rasionalitas dan berpijak
pada logika serta bukti-bukti empiris. Pemikiran Al-Jabiri sendiri banyak dipengaruhi oleh
ide-ide Marxisme yang berkembang pada masanya. Sebagai intelektual asal Maroko negara
yang pernah berada di bawah perlindungan Prancis Al-Jabiri memiliki kemampuan
memahami karya dan gagasan yang ditulis dalam bahasa Prancis. Oleh sebab itu, ia kerap
memanfaatkan pendekatan dari aliran strukturalis dan postmodernis yang banyak
berkembang di Prancis.

Karl Heinrich Marx lahir pada tahun 1818 di kota Trier, yang saat itu merupakan
bagian dari Prusia (sekarang Jerman). Marx dikenal sebagai seorang pemikir dan ekonom
asal Jerman. Salah satu bagian penting dari gagasan Karl Marx adalah materialisme historis,
yang menyatakan bahwa cara kita hidup mengubah cara kita berpikir, di mana situasi
kehidupan material kita memengaruhi kesadaran kita akan standar normal. Hegel sangat
memengaruhi gagasan Marx dalam banyak hal. Namun, ada perbedaan utama Hegel
menganggap gagasan sebagai yang paling penting, sementara Marx lebih mementingkan
hal-hal material sebagai sumber utama.

Perubahan tersebut melahirkan pendekatan baru dalam mengkaji hubungan antara
ilmu keagamaan dan disiplin ilmu lainnya, yaitu melalui metode integrasi-interkoneksi.
Pendekatan ini diharapkan mampu menjadi jawaban atas berbagai tantangan yang dihadapi
kedua bidang keilmuan tersebut dalam konteks peradaban Islam. Gagasan ini muncul
sebagai hasil pengaruh dari pemikiran para sarjana terdahulu yang kemudian mendorong M.
Amin Abdullah untuk merumuskan Paradigma Integrasi-Interkoneksi. Secara bahasa, istilah
integrasi berasal dari kata “to integrate” yang melahirkan kata integration, sedangkan
interkoneksi terbentuk dari dua kata, yaitu “inter ” dan “connect”’, yang menghasilkan istilah

connection. Dengan demikian, integrasi dapat diartikan sebagai proses penyatuan atau

235



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin
Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar

penggabungan beberapa unsur menjadi satu kesatuan, sementara interkoneksi bermakna
saling terhubung atau keterkaitan antara dua atau lebih unsur.??

Pemikiran filosofis mengenai epistemologi inilah yang menyebabkan Marx lebih
dikenali sebagai penentang Tuhan. Visi sosialisme Marx untuk menciptakan masyarakat
yang egaliter, bebas dari penindasan, dan alienasi masih sering menjadi perdebatan. Bagi
Marx, sosialisme merupakan hasil dari materialisme dialektis dan materialisme sejarah.
Gagasan Marx dibentuk berdasarkan pemikiran abad ke-19. Ia berpendapat bahwa cara
sejarah manusia berkembang merupakan hal yang umum. Sebagaimana halnya dengan hal-
hal lain yang kita lihat, kita dapat mempelajari sejarah secara ilmiah. Jika kita
mempelajarinya secara ilmiah, kita dapat memahami makna, pola, dan arah dalam peristiwa
sejarah, bahkan ketika kita mengamati sejarah di seluruh dunia. Pada dasarnya, pandangan
Marx tentang sejarah sejalan dengan gagasan revolusioner, tetapi gagasannya tentang

materialisme historis menggunakan prinsip-prinsip argumen bolak-balik Hegel.>*

D. Kesimpulan

M. Amin Abdullah, seorang cendekiawan Muslim yang gigih menyatukan dua entitas
yang kerap dipandang terpisah, yaitu khazanah keislaman, dan disiplin ilmu pengetahuan
modern, semisal sains dan filsafat. Upayanya ini diwujudkan melalui sebuah gagasan orisinal
yang memikat, yaitu Paradigma Integratif-Interkonektif. M. Amin Abdullah dibekali fondasi
pendidikan yang kokoh dan multidisipliner. Ia menimba ilmu bermula dari Pesantren Gontor,
lalu melanjutkan studi di IAIN Sunan Kalijaga dengan spesialisasi Perbandingan Agama. Tak
berhenti di situ, ia meraih gelar Ph.D. D. dalam bidang Filsafat Islam dari Middle East
Technical University di Ankara, serta menuntaskan program pasca-doktoral di McGill
University. Karya-karyanya yang monumental, seperti Filsafat Kalam di Era Post Modernisme
dan Studi Agama: Normativitas atau Historisitas, merefleksikan minatnya yang mendalam pada
isu-isu filosofis, etika, serta paradigma pemikiran Islam di era kontemporer.

Pemikiran M. Amin Abdullah tentang paradigma Integratif-Interkonektif merupakan
upaya filosofis untuk menjembatani dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum yang telah
lama menghambat perkembangan keilmuan Islam. Melalui pendekatan ini, Amin Abdullah

menawarkan model epistemologi yang menempatkan dialog antar-disiplin ilmu agama, sains,

23 Dewi Masyitoh, “Amin Abdullah dan Paradigma Integrasi-Interkoneksi,” JSSH (Jurnal Sains Sosial
dan Humaniora) 4, no. 1 (2020): 81, https://doi.org/10.30595/jssh.v4i1.5973.

2 Irzum Farihah, Filsafat Materialisme Karl Marx (Epistemologi Dialectical and Historical
Materialism), 3, no. 2 (2015).

236



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis

Volume 6 Nomor 2 EdisitJuli 2025

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan

E-ISSN : 2745-3499

dan filsafat sebagai fondasi utama dalam membangun keilmuan yang utuh, terbuka, dan etis.
Dalam konteks era Post-Truth, gagasan tersebut menjadi sangat relevan. Ketika kebenaran
sering terdistorsi oleh opini subjektif, emosi, dan kepentingan tertentu, pendekatan integratif-
interkonektif memberikan kerangka berpikir yang lebih seimbang dan rasional. Ia menekankan
pentingnya kolaborasi lintas ilmu, validasi intersubjektif, dan etika dalam membangun
kebenaran ilmiah yang bertanggung jawab.

Paradigma ini tidak hanya menolak klaim kebenaran tunggal yang eksklusif, tetapi juga
menegaskan perlunya sintesis antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris sebagai sumber
pengetahuan. Dengan demikian, model keilmuan Amin Abdullah tidak hanya berfungsi sebagai
kritik terhadap sistem pendidikan Islam yang dikotomis, tetapi juga sebagai tawaran konstruktif
untuk membangun keilmuan Islam yang relevan, humanis, dan adaptif terhadap tantangan
zaman, terutama di era Post-Truth. Intinya, Amin Abdullah beri cara jitu memahami ilmu di
pendidikan Islam. Ia melihat sains cara telaah alam ciptaan Tuhan dan jadikan etika kompas
moral di majunya ilmu. Paradigma dari Amin Abdullah ini pun mempengaruhi ide orang lain
(seperti al-Jabiri juga Marx), jadi jembatan lahirkan muslim yang andal atasi masalah

kemanusiaan dan agama kini dengan memahami ragam ilmu, alam, sosial, dan humaniora.

Referensi

Abdullah, M. Amin. “Mendialogkan Nalar Agama dan Sains Modern di Tengah Pandemi
Covid-19.” Maarif 15, no. 1 (2020): 11-39. https://doi.org/10.47651/mrf.v1511.75.

Abdullah, M. Amin. “Religion, Science, and Culture: An Integrated, Interconnected Paradigm
of Science.” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 52, no. 1 (2015): 175.
https://doi.org/10.14421/ajis.2014.521.175-203.

A-Zahro, Nisa, dan Rustam Ibrahim. “Integratif Keilmuan Perspektif M. Amin Abdullah
(Pendekatan Integratif-Interkonektif).” Journal for Islamic Studies 8, no. 1 (2025).

Dasrizal, Budiman, Muhammad Suhail, dan Raihan Pradipta. “Integrative Knowledge and
Contemporary  Issues:  Evaluating Amin  Abdullah’s  Paradigm  of
Multidisciplinarity.” Islamic Thought Review 2, no. 1 (2024): 48-59.
https://doi.org/10.30983/itr.v211.8408.

Datu, Yerly A, S Pd, dan M Pd. Panduan Praktis Bahasa Inggris Untuk Era Teknologi. t.t.

Erawati, Desi. “Interpretasi Multikulturalisme Agama Dan Pendidikan.” Jurnal Studi Agama
dan Masyarakat 13, no. 1 (2017): 100. https://doi.org/10.23971/jsam.v1311.594.

237



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin
Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar

Fahmi, Izzuddin Rijal, dan Muhamad Asvin Abdur Rohman. “Non-DiKotomi [lmu: Integrasi-
Interkoneksi Dalam Pendidikan Islam.” AL-MIKRAJ : Jurnal Studi Islam dan
Humaniora  (E-ISSN:  2745-4584) I, mno. 2 (2021): 46-60.
https://doi.org/10.37680/almikraj.v1i2.750.

Farihah, Irzum. Filsafat Materialisme Karl Marx (Epistemologi Dialectical and Historical
Materialism). 3, no. 2 (2015).

Haidar, Putri Bayu, dan A. Adib Dzulfahmi. “Spider Web, Integration-Interconnection
Perspective Amin Abdullah.” DAYAH: Journal of Islamic Education 7, no. 1
(2024): 19-29. https://doi.org/10.22373/jie.v711.21653.

Jamil, Sabrun, dan Wedra Aprison. Paradigma Keilmuan PAI Menurut M. Amin Abdullah. t.t.

Masyitoh, Dewi. “Amin Abdullah dan Paradigma Integrasi-Interkoneksi.” JSSH (Jurnal Sains
Sosial dan Humaniora) 4, no. 1 (2020): 81.
https://doi.org/10.30595/jssh.v411.5973.

Meliani, Fitri, Nanat Fatah Natsir, dan Erni Haryanti. “Sumbangan Pemikiran lan G. Barbour
mengenai Relasi Sains dan Agama terhadap Islamisasi Sains.” JIIP - Jurnal llmiah
Ilmu Pendidikan 4, no. 7 (2021): 673—88. https://doi.org/10.54371/jiip.v417.331.

Nasir, Amin. Sintesis Pemikiran M. Amin Abdullah dan Adian Husaini. 2, no. 1 (2014).

Rasiani, Ardina, Herlini Puspika Sari, Erna Wilis, dan Urai Setiawarni. Pendidikan Islam di
Era Post-Truth: Tantangan Dan Strategi Literasi Media Bagi Generasi Muda. 3
(2025).

Sa’adah Alwi, Nailis, dan Amril M. “Integrasi Agama dan Sains dalam Perspektif M. Amin
Abdullah.” GHIROH 3, no. 1 (2024). https://doi.org/10.61966/ghiroh.v311.55.

Sani, Azwar. Tafsir dan Sains: Studi Atas Kompatibilltas dan Kontradiksi Antaralafsir Al-
Qur’an dan llmu Sains Modern. 3, no. 0 (2025).

Sodikin, Ali. Perdebatan Dikotomis Ilmu Dan Agama. 16, no. 02 (2020).

Tajuddin, Tabrani, dan Neny Muthiatul Awwaliyah. “Paradigma Integrasi-Interkoneksi
Islamisasi [Imu Dalam Pandangan Amin Abdullah.” Aksiologi : Jurnal Pendidikan
dan Ilmu Sosial 1, no. 2 (2021): 56—61. https://doi.org/10.47134/aksiologi.v1i2.11.

War’i, Muhamad. “Urgensi Paradigma Epistemologi Pesantren Dalam Studi Agama di Era
Post-Truth.” 7a ’dib: Jurnal Pendidikan Islam dan Isu-Isu Sosial 19, no. 1 (2021).
https://doi.org/10.37216/tadib.v19i1.421.

Yulanda, Atika -. “Epistemologi Keilmuan Integratif-Interkonektif M. Amin Abdullah dan
Implementasinya Dalam Keilmuan Islam.” TAJDID: Jurnal llmu Ushuluddin 18,
no. 1 (2020): 79-104. https://doi.org/10.30631/tjd.v18i1.87.

Zulfis, Dr, S Ag, dan M Hum. Sains dan Agama Dialog Epistemologi Nidhal Guessoum dan
Ken Wilbber. t.t.

238



