
AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis  

Volume 6 Nomor 2  Edisi  Juli-Desember 2025   

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan  

E-ISSN : 2745-3499 

 

221 

 

INTEGRASI ISLAM DAN SAINS DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN: RELEVANSI 

PARADIGMA KEILMUAN AMIN ABDULLAH DI ERA POST-TRUTH 

 

Helga Juliya 

Universitas Islam Negeri Palangka Raya 

E-Mail; heldajuliya2023@gmail.com  

 

Sawaluddin Siregar 

Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan 

E-Mail: sawaluddinsiregar@uinsyahada.ac.id 

  

 

Abstract 

 

This article examines the new scientific paradigm offered by M. Amin Abdullah in the 

context of dialogue between Islam and science in the post-truth era. The background of 

this research departs from the dichotomy of religious science and general science which 

results in stagnation in the development of Islamic science in higher education. Through 

a qualitative approach with the literature study method, this study examines the works 

and thoughts of M. Amin Abdullah related to the integration-interconnections of 

knowledge known as the "Spider's Web" model. This concept emphasizes the importance 

of epistemological dialogue between religious sciences, social sciences, and natural 

sciences in order to build a holistic, open, and contextual science. The results of the study 

show that this integrative paradigm is able to bridge the gap between revelation, reason, 

and empirical reality, and is relevant in facing the challenges of the post-truth era marked 

by the crisis of truth and polarization of knowledge. Thus, M. Amin Abdullah's ideas offer 

a new direction for a more inclusive, dynamic, and contemporary reconstruction of 

Islamic epistemology. 

 

Keywords. M. Amin Abdullah, Integration–Interconnection, Islam And Science, New 

Scientific Paradigm, Post-Truth Era. 

 

Abstrack 

Artikel ini mengkaji paradigma keilmuan baru yang ditawarkan oleh M. Amin Abdullah 

dalam konteks dialog antara Islam dan sains di era post-truth. Latar belakang penelitian 

ini berangkat dari problem dikotomi ilmu agama dan ilmu umum yang mengakibatkan 

stagnasi dalam pengembangan keilmuan Islam di perguruan tinggi. Melalui pendekatan 

kualitatif dengan metode studi pustaka, penelitian ini menelaah karya-karya dan 

pemikiran M. Amin Abdullah terkait integrasi-interkoneksi ilmu yang dikenal dengan 

model “Jaring Laba-laba” (Spider’s Web). Konsep ini menekankan pentingnya dialog 

epistemologis antara ilmu agama, ilmu sosial, dan ilmu alam guna membangun keilmuan 

yang holistik, terbuka, dan kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa paradigma 

integratif ini mampu menjembatani kesenjangan antara wahyu, akal, dan realitas empiris, 

serta relevan dalam menghadapi tantangan era post-truth yang ditandai oleh krisis 

kebenaran dan polarisasi pengetahuan. Dengan demikian, gagasan M. Amin Abdullah 

menawarkan arah baru bagi rekonstruksi epistemologi keislaman yang lebih inklusif, 

mailto:heldajuliya2023@gmail.com
mailto:sawaluddinsiregar@uinsyahada.ac.id


Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin 

Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar 

 

222 

 

dinamis, dan sesuai dengan kebutuhan zaman. 

 

Kata Kunci: M. Amin Abdullah, Intergrasi-Interkoneksi, Islam Dan Sains, Paradigma  

Keilmuan Baru, Era Post-Truth.  

 

A. Pendahuluan  

Teknologi terus berkembang pesat, jadi menguasai bahasa akan membantu Anda 

berkomunikasi dengan mereka yang paham, dan penting untuk mengikuti perkembangan 

teknologi dan bergabung dalam obrolan tentangnya. Teknologi telah mengubah cara kita 

berinteraksi dengan Bumi, tetapi masih terjebak dalam perdebatan lama, bagaimana 

memadukan kepercayaan dengan kecerdasan. Perbincangan ini menjadi panas, terutama ketika 

berita palsu mengacaukan pikiran orang-orang.1 Perselisihan soal kaitan iman dan sains jadi 

bahasan yang sudah lama sekali dan tetap hadir dalam diskusi soal ilmu agama Islam. Ada 

orang yang memandang sains zaman kini sebagai hal yang menakutkan bagi kekuatan spiritual, 

tetapi ada juga yang melihatnya lebih hebat dari agama. Dalam soal ini, populasinya bukan 

hanya manusia saja, namun juga berbagai benda serta kejadian alam. Selain itu, populasinya 

bukan hanya menghitung saja, tetapi juga perlu cara baru dalam berpikir ilmiah yang bisa atasi 

perbedaan dan cocok dengan tantangan zaman kini.2  

Menurut Jamaluddin Al-Afghani, hubungan antara sains dan agama pada dasarnya 

tidak bersifat kontradiktif. Ia menolak pandangan bahwa keduanya dapat berbenturan, baik 

dalam konteks klasik maupun modern. Al-Afghani berkeyakinan bahwa sains modern sejatinya 

merupakan kelanjutan dari khazanah keilmuan Islam masa lalu yang kemudian diadopsi oleh 

Barat melalui masa kebangkitan dan pencerahan. Dengan demikian, permasalahan bukan 

terletak pada sains itu sendiri, melainkan pada cara berpikir materialistis yang mendominasi 

pandangan ilmiah Barat, sehingga menimbulkan kesan adanya pertentangan antara sains dan 

agama.3 

Hamid Fahmy Zarkasyi menegaskan bahwa Al-Qur’an adalah sumber utama ilmu 

pengetahuan. Ia menjelaskan bahwa dari wahyu inilah terbentuk pandangan dunia Islam yang 

khas. Pandangan ini kemudian melahirkan struktur ilmu pengetahuan yang berlandaskan Al-

Qur’an dan Hadis, yang selanjutnya mendorong munculnya tradisi ilmiah di dunia Islam. Dari 

proses tersebut, berkembang berbagai disiplin ilmu yang berakar pada nilai-nilai wahyu. Bagi 

 
1 Yerly A Datu dkk., Panduan Praktis  Bahasa Inggris Untuk Era Teknologi, t.t., Panduan Praktis  Bahasa 

Inggris Untuk Era Teknologi. 
2 Dr Zulfis dkk., Sains dan Agama Dialog Epistemologi Nidhal Guessoum dan Ken Wilbber. (t.t.). 
3 Ali Sodikin, Perdebatan Dikotomis Ilmu Dan Agama, 16, no. 02 (2020). 



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis  

Volume 6 Nomor 2  Edisi  Juli-Desember 2025   

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan  

E-ISSN : 2745-3499 

 

223 

 

Zarkasyi, perkembangan sains dalam Islam tidak terpisah dari spiritualitas dan tauhid, 

melainkan justru tumbuh darinya.4 

Francis Crick, Steven Pinker, dan Stephen Hawking mewakili pandangan rasionalisme 

sekuler yang melihat sains dan agama sebagai dua entitas yang saling bertentangan. Dalam 

pandangan mereka, sains dan keimanan spiritual tidak dapat berjalan berdampingan, karena 

keduanya memiliki dasar kebenaran yang berbeda dan sering kali berlawanan. Akibatnya, 

muncul dikotomi tajam antara sains yang menolak unsur metafisik dan agama yang menolak 

pendekatan empiris. Pandangan ini menempatkan sains dan agama sebagai dua kutub yang 

saling meniadakan, bukan saling melengkapi.5 

Hubungan antara fakta yang melihat sebab dan akibat, ditambah keyakinan akan makna 

dan nilai, memiliki semacam rasa saling memberi dan menerima, sehingga masing-masing 

sedikit memengaruhi yang lain. Masalah muncul ketika masing-masing pihak menganggap 

pandangannya yang paling benar dan mengabaikan pandangan pihak lain. Sains dan agama 

seharusnya tidak memiliki dinding yang menghalangi diskusi; mereka seharusnya saling 

bertukar, berbagi, dan berbincang. Ikatan ini seperti setengah hati, bukan ikatan yang 

sepenuhnya kaku tanpa ruang gerak.6 

Secara terbuka, ia membahas hubungan antara Islam dan sains. Studi ini melihat dua 

pemikiran Muslim memiliki pandangan yang aneh dan berbeda. Masykuri Afi berpendapat al-

Attas lebih menekankan upaya menjadikan sains Islami, seperti menambahkan dan 

menghilangkan unsur-unsur duniawi dari sains baru. Namun, Amin Abdullah memberikan cara 

yang lebih liar dan lebih terhubung. Caranya tampak lebih fleksibel, membiarkan diskusi dan 

perpaduan antara iman dan sains umum, tanpa meniadakan keduanya. Ini menunjukkan bahwa 

pandangannya bertujuan untuk menumbuhkan diskusi antara kedua dunia. Penurunan Islam 

dalam sains berasal dari pemisahan materi studi. Perpecahan ini membuat upaya untuk 

menghindari klaim-klaim yang benar menjadi sulit, meskipun masalah manusia yang sulit 

membutuhkan cara-cara yang berbeda. Jadi, hubungan antara Islam dan sains seharusnya 

 
4 Azwar Sani, Tafsir dan Sains: Studi Atas KompatibilItas dan Kontradiksi AntaraTafsir Al-Qur’an dan 

Ilmu Sains Modern, 3, no. 0 (2025). 
5 Fitri Meliani dkk., “Sumbangan Pemikiran Ian G. Barbour mengenai Relasi Sains dan Agama terhadap 

Islamisasi Sains,” JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 4, no. 7 (2021): Sumbangan Pemikiran Ian G. Barbour 

mengenai Relasi Sains dan Agama terhadap Islamisasi Sains, https://doi.org/10.54371/jiip.v4i7.331. 
6 M. Amin Abdullah, “Mendialogkan Nalar Agama dan Sains Modern di Tengah Pandemi Covid-19,” 

Maarif 15, no. 1 (2020): Mendialogkan Nalar Agama dan Sains Modern di Tengah Pandemi Covid-19, 

https://doi.org/10.47651/mrf.v15i1.75. 



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin 

Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar 

 

224 

 

mengambil cara-cara yang dapat bercampur dan terhubung, dilihat sebagai pandangan baru 

untuk menghindari klaim-klaim yang benar tersebut.7 

Mereka berbagi bahwa rencana ini muncul karena sains terasa terlalu terpecah belah 

atau hanya dipandang satu arah. Studi ini menyatakan bahwa Amin Abdullah mencoba 

memperbaiki perpecahan sains dengan menunjukkan keterkaitan antara iman dan pembelajaran 

normal. Studi tersebut juga mencatat bahwa hal ini seperti "tawaran baru" dalam studi Islam, 

sebuah basis untuk membahas Islam dan sains. Untuk melawan perpecahan ini, Amin Abdullah 

mendorong pertukaran pemikiran dari aturan baku ke pandangan yang saling terkait dan 

beragam. Hal ini diharapkan dapat menumbuhkan kerja sama tim dan hubungan antara bidang 

studi iman, alam, dan pemikiran. Ia merasa gagasan keterkaitan ini penting, karena iman dan 

sains saja tidak dapat menyelesaikan masalah yang dihadapi manusia. Oleh karena itu, dialog 

harus dimulai di antara kedua bidang tersebut untuk menempa pengetahuan yang utuh dan luas. 

Dengan cara ini, pemikiran Muslim yang memahami dunia melalui berbagai jenis 

pembelajaran dapat muncul.8 

Kajian ini berfokus pada pemahaman terhadap paradigma pengkajian Islam di 

lingkungan pesantren serta relevansinya dengan studi keagamaan pada era post-truth. 

Tujuannya adalah untuk mengidentifikasi model pendekatan keilmuan Islam yang 

dikembangkan dalam tradisi pesantren dan menelaah kontribusinya terhadap pembentukan 

paradigma studi agama di masa kini. Selain itu, penelitian ini juga berupaya merekonstruksi 

citra Islam sebagai agama yang membawa rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil ‘alamin). 

Pada akhirnya, diharapkan muncul gagasan konseptual mengenai epistemologi pesantren yang 

dapat memberikan pengaruh positif dan konstruktif dalam pengembangan studi agama-agama 

secara umum, khususnya dalam menghadapi tantangan era disrupsi dan post-truth.9 

M. Amin Abdullah sebagai upaya menjawab krisis keilmuan dalam tradisi Islam, 

terutama yang terjadi di lingkungan Perguruan Tinggi Islam (PTI) di Indonesia. Permasalahan 

utama yang diangkat adalah adanya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, yang 

berdampak pada stagnasi dan eksklusivitas dalam pendidikan Islam. Pola berpikir seperti ini 

menjadikan Pendidikan Agama Islam (PAI) bersifat tertutup, linear, dan terlalu normatif-

doktrinal, karena memandang ilmu agama semata-mata berorientasi pada urusan akhirat, 

 
7 “Masykur Arif Titik Temu Islam Dan Sains (Kajian Pemikiran Naquib Al-Attas Dan Amin Abdullah),” 

t.t. 
8 Tabrani Tajuddin dan Neny Muthiatul Awwaliyah, “Paradigma Integrasi-Interkoneksi Islamisasi Ilmu 

Dalam Pandangan Amin Abdullah,” Aksiologi : Jurnal Pendidikan dan Ilmu Sosial 1, no. 2 (2021): 56–61, 

https://doi.org/10.47134/aksiologi.v1i2.11. 
9 Muhamad War’i, “Urgensi Paradigma Epistemologi Pesantren Dalam Studi Agama di Era Post-Truth,” 

Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam dan Isu-Isu Sosial 19, no. 1 (2021), https://doi.org/10.37216/tadib.v19i1.421. 



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis  

Volume 6 Nomor 2  Edisi  Juli-Desember 2025   

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan  

E-ISSN : 2745-3499 

 

225 

 

sedangkan ilmu umum dianggap hanya berfokus pada dunia. Akibatnya, muncul ketegangan 

epistemologis dan keterputusan antara dua ranah keilmuan tersebut.10 

Penelitian ini mengkaji gagasan dan penerapan integrasi Islam dan sains di UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta melalui konsep Spider’s Web Amin Abdullah. Paradigma integratif-

interkonektif ini hadir sebagai solusi atas dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. Amin 

Abdullah mengkritik pola kajian Islam yang dogmatis dan positivistik karena memperkuat 

pemisahan tersebut. Ia menawarkan pendekatan holistik yang menyatukan wahyu Tuhan dan 

akal manusia agar studi Islam berkembang dari normal science menjadi revolutionary 

science.11 

Penelitian ini mengkaji gagasan M. Amin Abdullah mengenai paradigma baru ilmu 

pengetahuan yang menekankan integrasi antara sains dan studi keagamaan. Konsep ini hadir 

sebagai upaya mengatasi dikotomi ilmu yang selama ini memisahkan aspek rasional dan 

spiritual dalam pendidikan. Dalam konteks era post-truth yang ditandai oleh maraknya 

disinformasi dan krisis kepercayaan terhadap otoritas ilmiah maupun keagamaan, pemikiran 

Amin Abdullah menawarkan pendekatan holistik yang relevan. Gagasannya tidak hanya 

menjadi kritik terhadap sistem keilmuan lama, tetapi juga menawarkan sintesis cerdas antara 

agama dan sains untuk menjawab tantangan kontemporer.12 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini bersifat filosofis-konseptual yang mengkaji pemikiran tokoh M. Amin 

Abdullah serta relevansinya terhadap persoalan kontemporer, khususnya mengenai dialog 

antara Islam, sains, dan fenomena era post-truth. Pendekatan yang digunakan adalah penelitian 

kualitatif dengan metode utama studi kepustakaan. Metode ini juga cocok untuk penelitian yang 

bersifat multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner.  Jenis penelitian ini bertujuan untuk 

mengeksplorasi dan menjelaskan secara mendalam, tanpa menggunakan angka, gagasan-

gagasan yang disampaikan oleh Amin Abdullah. Tujuan utama penelitian ini adalah untuk 

memahami makna, dampak, dan pentingnya gagasan "Paradigma Ilmiah Baru" dalam 

kaitannya dengan Islam dan ilmu pengetahuan, terutama dengan isu-isu yang berkembang di 

 
10 Sabrun Jamil dan Wedra Aprison, Paradigma Keilmuan PAI Menurut M. Amin Abdullah, t.t. 
11  Putri Bayu Haidar dan A. Adib Dzulfahmi, “Spider Web, Integration-Interconnection Perspective 

Amin Abdullah,” DAYAH: Journal of Islamic Education 7, no. 1 (2024): 19–29, 

https://doi.org/10.22373/jie.v7i1.21653. 
12  M. Amin Abdullah, “Religion, Science, and Culture: An Integrated, Interconnected Paradigm of 

Science,” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 52, no. 1 (2015): 175, 

https://doi.org/10.14421/ajis.2014.521.175-203. 



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin 

Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar 

 

226 

 

Era Pasca-Kebenaran. Informasi yang digunakan berasal dari tulisan, pemikiran, argumen, dan 

konsep yang terdapat dalam karya-karya Amin Abdullah, seperti buku, artikel, jurnal, dan 

pidato.13 

Sumber data primer penelitian ini berasal dari tulisan-tulisan asli Amin Abdullah yang 

secara langsung menyelidiki konsep integrasi serta interkoneksi ilmu pengetahuan. 

Pemikirannya dapat ditemukan dalam beberapa buku yang ditulis oleh Amin Abdullah, seperti, 

Studi Agama: Normativitas atau Historisitas, Filsafat Kalam di Era Post-Modernisme, dan 

Islamic Studies in the University of Indonesia. Sumber data sekunder dalam studi ini mencakup 

karya-karya analitis, ulasan, dan penelitian komparatif yang ditulis oleh akademisi lain 

mengenai pemikiran Amin Abdullah yang menyediakan konteks yang mendalam serta 

pandangan yang mendukung atau bersifat perbandingan. Teknik pengumpulan data berupa 

mengumpulkan data asli, karya-karya yang diciptakan oleh M. Amin Abdullah, serta data 

tambahan yang mencakup berbagai referensi yang relevan dengan subjek tersebut. Teknik 

bedah data meliputi Analisis Deskriptif-Interpretatif serta analisis kritis bernama telaah meta 

diskursus.  

 

C. Hasil Penelitian Dan Pembahasan 

Paradigma Keilmuan Baru: Usulan Amin Abdullah dalam menjembatani dialog antara 

Islam dan Sains di Zaman Pasca-Kebenaran, secara garis besar, mengupas ide dari Amin 

Abdullah tentang cara menyatukan serta merangkai berbagai bidang ilmu, khususnya antara 

ilmu agama (Islam) dan ilmu pengetahuan (alam), sebagai jalan keluar dari berbagai persoalan. 

Populasi itu bukan semata-mata soal manusia saja, tetapi juga meliputi berbagai benda serta 

elemen alam lainnya. Populasi tak sekadar menunjuk pada jumlah, melainkan juga 

mencerminkan upaya untuk menjembatani berbagai perbedaan yang ada.14 

1. Pendidikan Terakhir M. Amin Abdullah Dan Beberapa Karya-Karyanya 

M. amin abdullah beliau  menamatkan sekolahnya di Kulliyat al-Muallimin al-

Islamiyyah (KMI) Pesantren Gontor tahun 1972. Tahun 1977, ia memperoleh ijazah 

Bakalaureat Pendidikan Darussalam (IPD) di pesantren itu juga. Lalu, tahun 1982, ia meraih 

gelar Sarjana dari Fakultas Usuluddin, Jurusan Perbandingan Agama, IAIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. Program ini didanai oleh penuh Departemen Agama dan pemerintah 

 
13 “Dr. Sri Haryanto,M. Pd.I Buku_Daras Al-Qur’an dan sains modern  (Juni 2021) (2),” t.t. 
14 Budiman Dasrizal dkk., “Integrative Knowledge and Contemporary Issues: Evaluating Amin 

Abdullah’s Paradigm of Multidisciplinarity,” Islamic Thought Review 2, no. 1 (2024): Integrative Knowledge and 

Contemporary Issues: Evaluating Amin Abdullah’s Paradigm of Multidisciplinarity, 

https://doi.org/10.30983/itr.v2i1.8408. 



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis  

Volume 6 Nomor 2  Edisi  Juli-Desember 2025   

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan  

E-ISSN : 2745-3499 

 

227 

 

Turki. Tahun 1985, ia mulai belajar untuk meraih gelar Ph. D dalam bidang Filsafat Islam 

di Departemen Filsafat, Fakultas Seni dan Ilmu Pengetahuan, Universitas Teknik Timur 

Tengah (METU) Ankara. Dari tahun 1997 hingga 1998, ia mengikuti program khusus pasca-

doktoral di Universitas McGill, di Kanada. Beberapa karya ilmiah yang telah 

dipublikasikannya antara lain: Filsafat Kalam di Era Post Modernisme, Studi Agama: 

Normativitas atau Historisitas, Dinamika Islam Kultural: Pemetaan atas Wacana Keislaman 

Kontemporer, Antara Al-Ghazali dan Kant: Filsafat Etika Islam, juga Pendidikan Agama 

Era Multikultural Multi Relegius.15 

Frasa pasca-kebenaran lahir dari dua kata, yakni pasca (sesudah) dan kebenaran 

(hakikat). Sederhananya, frasa ini melukiskan era ketika hakikat tak lagi jadi fondasi utama 

opini publik. Di lapangan, zaman pasca-kebenaran ditandai dahsyatnya efek emosi, opini 

sendiri, dan kepercayaan privat, yang jauh lebih kuat dari fakta yang nyata atau data ilmiah. 

Gejala ini makin pesat merebak usai Oxford Dictionaries menobatkan "pasca-kebenaran" 

jadi kata, bukti makin luasnya pemakaian di ranah politik, sosial, dan budaya di jagat raya. 

Kini, hakikat bisa lentur dan tergantung siapa yang berucap, cara bicara, dan seberapa besar 

media ikut andil dalam menyokong suatu cerita tertentu. Info yang tersebar kini lebih sering 

digeber secara masif karena daya jadi viral, alih-alih lewat proses validasi atau klarifikasi.16 

Zaman Pasca-Kebenaran itu saat bukti nyata seakan tak penting lagi dalam 

membentuk opini publik. Kini, emosi serta keyakinan pribadi lebih dominan. Untuk pelajar, 

khususnya diskusi soal Islam dan sains, zaman ini membawa tantangan besar:  Pertama, 

kaburnya beda antara fakta dan opini. Di Zaman Pasca-Kebenaran, batas antara kebenaran 

objektif dan pandangan subjektif jadi tipis. Ini mempersulit upaya menjaga kejujuran serta 

kebenaran dalam penjelasan ilmiah. Kedua, banyak klaim kebenaran yang kaku dan keras. 

Dalam Islam, klaim kebenaran pada satu aliran keislaman yang kaku sudah jadi soal dari 

dulu. Di zaman ini, hal ini makin parah karena keyakinan yang kuat makin diperkuat oleh 

info yang hanya membenarkan satu sudut pandang, sehingga pemikiran agama jadi kaku 

dan kurang peka pada isu penting kini.  

Ketiga, adanya jurang antara ilmu umum (sains) dan ilmu agama. Soal ini sudah 

lama ada, di mana kedua bidang ini seolah terpisah dan berdebat soal kebenaran masing-

 
15 Amin Nasir, Sintesis Pemikiran M. Amin Abdullah dan Adian Husaini, 2, no. 1 (2014). 
16 Ardina Rasiani dkk., Pendidikan Islam di Era Post-Truth: Tantangan Dan Strategi Literasi Media 

Bagi Generasi Muda, 3 (2025): Pendidikan Islam di Era Post-Truth: Tantangan Dan Strategi Literasi Media Bagi 

Generasi Muda. 



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin 

Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar 

 

228 

 

masing. Di Zaman Pasca-Kebenaran, situasi ini bisa dimanfaatkan, yaitu sains sering 

dituduh tak punya moral, sementara agama dianggap tak cocok dengan sains. Hal ini 

membuat ilmu pengetahuan jadi angkuh dan merasa bisa memecahkan semua masalah. 

Keempat, hoaks menyebar lebih cepat berkat teknologi informasi canggih. Ini membuat 

orang cenderung menolak kebenaran, sehingga kita perlu belajar lebih giat serta memahami 

sejarah agar tak termakan berita bohong. Dalam jalinan yang terkait erat, Amin Abdullah 

menyumbang gagasan tukar pikiran serta kolaborasi di ranah pemasaran, sebab tiap bidang 

studi sadar akan batasan dan potensi yang segar. Ini krusial di zaman pasca-kebenaran, 

ketika validasi serta pembentukan narasi kebenaran tunggal hanya terwujud lewat sinergi 

dan paduan perspektif lintas bidang, termasuk ilmu alam, religi, moralitas, dan hikmat..17 

 

2. Paradigma Intergratif-Interkonektif  M. Amin Abdullah 

Gagasan Integratif-Interkonektif yang digagas oleh Amin Abdullah berupaya 

menyatukan kembali serta menjauhi pemisahan antara studi keagamaan, semisal studi 

Islam, dengan bidang ilmu pengetahuan umum contohnya sains dan filsafat yang dahulu 

kala terpisah dalam riwayat pendidikan Islam. Integratif mengisyaratkan penggabungan 

beragam ranah ilmu, sementara interkonektif menandakan adanya relasi atau keterkaitan 

antar cabang ilmu. Maksud esensial dari pola pikir ini ialah menuntaskan problematika 

zaman kini dengan mengaitkan aneka bidang ilmu pengetahuan yang berlainan. Lambat 

laun, konsep ini kemudian hari lebih dikenal sebagai sebuah pendekatan Multidisiplin, 

Interdisiplin, juga Transdisiplin. 

Dalam hubungan Islam dan sains, kerangka integratif-interkonektif hadir sebagai 

tawaran unik. Ini menolak dua model hubungan ilmu yang merugikan. Pertama, ada 

arogansi keilmuan. Di sini, suatu ilmu merasa paling benar dan menolak berdialog, agak 

mirip orang yang selalu merasa tahu segalanya. Kedua, ada isolasi keilmuan, di mana ilmu-

ilmu berdiri sendiri tanpa kaitan. Akibatnya, ilmu agama kehilangan relevansi, dan ilmu 

umum kehilangan nilai etis, seperti dua orang yang asyik sendiri tanpa peduli sekitar. 

Amin Abdullah melemparkan gagasan mengenai kaitan erat antar berbagai unsur 

yang saling terkait satu sama lain. Hal ini diurai melalui rialogue, yang dapat diartikan 

sebagai perbincangan yang melibatkan tiga pihak sekaligus. Perbincangan ini merangkum 

tiga sisi dari peradaban ilmu pengetahuan. Yang pertama, ada Peradaban Ilmu yang 

 
17 Nisa A-Zahro dan Rustam Ibrahim, “Integratif Keilmuan Perspektif M. Amin Abdullah (Pendekatan 

Integratif-Interkonektif),” Journal for Islamic Studies 8, no. 1 (2025). 



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis  

Volume 6 Nomor 2  Edisi  Juli-Desember 2025   

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan  

E-ISSN : 2745-3499 

 

229 

 

melambangkan sisi kebenaran itu sendiri. Selanjutnya, ada Hadlarah al-Nas, yang berkaitan 

erat dengan khazanah teks dan menyinggung perihal sudut pandang subjektif beserta 

norma, semisal agama maupun wahyu. Kemudian, ada Hadlarah al-'Ilm, yang menjabarkan 

perihal budaya ilmu atau sains, terkait erat dengan sisi objektif dan pengalaman, seperti 

halnya ilmu pengetahuan serta akal budi. Terakhir, Hadlarah al-Falsafah menitikberatkan 

pada budaya filsafat, yang meliputi sisi intersubjektif dan etika, berkaitan erat dengan 

filsafat dan juga hati nurani. 

Dalam jalinan hubungan antara Islam dan sains, terdapat sejumlah asas krusial yang 

menjadi panduan: Pembatasan yang fleksibel: Garis pemisah antar disiplin ilmu tidaklah 

terlalu rigit, sehingga membuka peluang untuk dialog timbal balik, evaluasi konstruktif, 

serta masukan antar berbagai bidang keilmuan. Validasi partisipatif: Suatu proses di mana 

keabsahan suatu konsep tidak semata-mata ditinjau dari sudut pandang yang objektif (sains) 

atau yang subjektif (iman/religi), melainkan juga mencakup nilai-nilai kemanusiaan serta 

etika (filsafat/kearifan batin). Daya cipta imajinatif: Memberi ruang bagi lahirnya wawasan 

baru melalui sinergi dan interpretasi agama yang segar, agar tetap kontekstual dengan 

dinamika zaman. 

Mengatasi Klaim Kebenaran Tunggal: Saat ini, di zaman yang penuh dengan info 

yang tidak jelas, perasaan, kepercayaan pribadi, dan cekungan suara (tempat yang hanya 

menunjukkan satu sudut pandang) sering mengabaikan fakta yang ada. Pandangan Amin 

Abdullah jelas menunjukkan penolakan terhadap sikap sombong orang-

orang yang berpikir hanya mereka yang benar. Pandangan ini memasukkan etika dan 

moral sebagai bagian penting dari sains. Menghindari Penyalahgunaan Fakta: Di zaman 

sekarang, fakta sering kali dipakai untuk kepentingan diri sendiri. Konsep Integratif-

Interkonektif membantu mencegah hal ini dengan memasukkan Hadlarah al-Falsafah (etika 

dan moral) sebagai bagian yang sangat penting dalam penelitian ilmiah. Hal ini memastikan 

bahwa sains tidak hanya menjadi pengetahuan yang kaku, yang hanya menciptakan 

teknologi tanpa memikirkan nilai-nilai kemanusiaan. Mencari Kebenaran Holistik: 

Pandangan ini menawarkan cara untuk menyatukan pengetahuan yang terpecah-pecah, 

yang sering membuat orang bingung di zaman sekarang. Dengan menggabungkan sisi 

objektif (sains), subjektif (agama), dan intersubjektif (filsafat), kerangka ini membantu 



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin 

Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar 

 

230 

 

dalam mencari kebenaran yang lebih lengkap, seimbang, dan bisa 

dipertanggungjawabkan.18 

 

3. Rekonstruksi Dialog Islam Dan Sains 

Rekonstruksi percakapan antara Islam dan sains oleh M. Amin Abdullah, khususnya 

dalam konteks "Paradigma Keilmuan Baru" dan pentingnya di zaman Era Post-Truth, 

menyoroti ide tentang Integrasi-Interkoneksi yang melampaui cara berpikir yang terbagi. 

Pemikiran pokoknya adalah membangun hubungan pemahaman antara berbagai disiplin 

ilmu dengan cara menggunakan pendekatan Multidisipliner, Interdisipliner, dan 

Transdisipliner (MIT). Abdullah mengusulkan cara baru dalam ilmu pengetahuan yang 

mencoba menggabungkan berbagai bidang ilmu. Ini terutama berusaha untuk menyatukan 

ilmu-ilmu yang berhubungan dengan Islam dengan ilmu-ilmu umum seperti sains, sosial, 

seni, dan filsafat. Ide ini tidak hanya melibatkan manusia saja, tapi juga termasuk objek dan 

hal-hal lain di alam. Selain itu, ide ini tidak hanya mengenai jumlah yang sedikit dalam 

teori ilmu pengetahuan yang mengutamakan manusia dan bersifat menyeluruh. 

Konsep ini melihat hubungan antara agama Islam dan sains dalam konteks tiga 

kebudayaan yang saling berhubungan dengan aktif. Hadharat al-Nash (Peradaban 

Teks/Turats Agama): Ini berhubungan dengan ilmu-ilmu yang sudah ditentukan, seperti Al-

Qur'an, Hadis, dan pengetahuan klasik dalam Islam. Hadharat al-'Ilm (Peradaban Sains 

Modern): Ini berkaitan dengan ilmu pengetahuan alam dan sosial yang berlandaskan 

metode yang berdasarkan pengamatan dan logika. Hadharat al-Falsafah (Peradaban 

Filsafat/Etika): Ini berfungsi sebagai penghubung yang memberikan cara berpikir yang 

logis dan etis untuk dua kebudayaan yang lainnya. Pembicaraan dan penggabungan ini juga 

berusaha untuk menyatukan tiga hal atau dimensi dari realitas. Dimensi Subjektif (Agama): 

Kepercayaan, nilai-nilai, dan pengalaman spiritual. Dimensi Objektif (Sains): Fakta, data 

yang bisa dibuktikan, dan hukum-hukum. Dimensi Intersubjektif (Etika): Nilai yang 

disepakati bersama, moralitas, dan kesadaran etis. 

Dialog antara kelompok ilmu ini diharapkan bisa membentuk suatu entitas yang 

saling terhubung dan tidak lagi menjadi kelompok yang terpisah atau merasa sombong, di 

mana masing-masing merasa paling benar. Populasi bukan hanya sekedar manusia, tapi juga 

mencakup benda dan hal-hal alami lainnya. Populasi bukan hanya soal jumlah, tetapi juga 

 
18  Atika - Yulanda, “Epistemologi Keilmuan  Integratif-Interkonektif M. Amin Abdullah  dan 

Implementasinya Dalam  Keilmuan Islam,” TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin 18, no. 1 (2020): 79–104, 

https://doi.org/10.30631/tjd.v18i1.87. 



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis  

Volume 6 Nomor 2  Edisi  Juli-Desember 2025   

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan  

E-ISSN : 2745-3499 

 

231 

 

tentang cara pemasaran yang saling terhubung. Mekanisme dialog dan sifat hubungan Amin 

Abdullah menjelaskan tiga sifat hubungan yang penting untuk menjaga dialog yang baik 

dan membantu pemahaman yang terus-menerus antara Islam dan ilmu pengetahua. Batas 

semipermeabel: Tidak ada batas yang jelas antara berbagai cabang ilmu, agama, dan alam. 

Batas-batas ini bisa diubah dan tidak kaku, sehingga memungkinkan ide dan pertanyaan 

mengalir bebas dari satu bidang ke bidang lainnya. Keterujian intersubjektif: Kebenaran 

harus diuji tidak hanya dengan cara yang objektif, seperti di ilmu pengetahuan, atau 

subjektif, seperti di agama, tetapi juga secara bersama-sama oleh banyak orang. Ini berarti 

bahwa pengetahuan harus bisa diuji dan diterima oleh komunitas akademis, serta harus 

punya hubungan dengan moral dan sosial. Imaginasi kreatif: Diperlukan semangat untuk 

melakukan pemikiran baru atau penafsiran yang inovatif dalam menyelesaikan masalah 

masa kini. Ini memerlukan paduan antara pemahaman dari teks agama, fakta-fakta ilmiah, 

dan pertimbangan etika. 

Dengan cara ini, tujuan Integrasi-Interkoneksi adalah untuk menciptakan cara 

berpikir baru yang bisa menyatukan hal-hal pribadi (agama), faktor-faktor nyata (sains), 

dan pandangan bersama (nurani/etika) agar bisa menghadapi berbagai masalah yang kita 

hadapi sekarang, termasuk masalah kebenaran di masa Post-Kebenaran.19 Pandangan M. 

Amin Abdullah tentang menggabungkan agama dan sains sangat berguna untuk 

memperbaiki percakapan antara Islam dan sains, terutama di zaman Post-Truth, di mana 

sering kali fakta ditutupi oleh perasaan dan kepercayaan pribadi. Ide utama yang 

disampaikan oleh M. Amin Abdullah, yaitu pendekatan yang menyatukan dan saling 

terhubung, menjadi dasar untuk menjawab tantangan ini. M. Amin Abdullah menawarkan 

sebuah panduan yang kuat untuk menjembatani perbedaan lama antara agama dan sains, 

dan ini sangat penting untuk menghadapi masalah yang muncul di zaman Post-Truth.  

Paradigma Integratif-Interkonektif yang digagas oleh M. Amin Abdullah merupakan 

tawaran epistemologis untuk menjembatani kesenjangan antara ilmu agama dan ilmu 

umum. Paradigma ini hadir sebagai upaya untuk menghapus dikotomi yang selama ini 

memisahkan ilmu-ilmu keislaman dari ilmu sosial, humaniora, serta ilmu-ilmu alam. 

Abdullah menegaskan pentingnya membangun dialog ilmiah dan sinergi produktif di antara 

ketiga rumpun keilmuan tersebut agar dapat saling melengkapi dan memperkaya 

 
19 “Warisin, Khoirul, ‘Relasi Islam Dan Agama Persepektif Ian G. Barbour Dan Armaheddi Mazhar.,’” 

t.t. 



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin 

Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar 

 

232 

 

pemahaman manusia terhadap realitas. Dengan demikian, Model Integratif-Interkonektif 

berfungsi sebagai wahana penghubung yang mendorong kolaborasi lintas disiplin antara 

ilmu keislaman, sosial-humaniora, dan ilmu alam demi terwujudnya kesatuan pengetahuan 

yang holistik. 

Pendekatan ini melibatkan kerjasama antara berbagai bidang, bukan hanya di antara 

disiplin ilmu, tetapi juga meliputi semua sistem pengetahuan. Cara berpikir ini mendorong 

adanya keselarasan antara wahyu, logika, dan pengalaman. Kebenaran tidak hanya berasal 

dari satu tempat, tetapi dari kombinasi ketiga hal itu. Oleh karena itu, tidak ada satu bidang 

ilmu yang bisa mengatakan bahwa mereka memiliki kebenaran yang sempurna. Abdullah 

menjelaskan bahwa sains tidak terpisah dari iman. Sains dilihat sebagai cara untuk 

memahami ciptaan Tuhan dengan lebih baik. Jadi, mempelajari sains bisa jadi bagian dari 

ibadah dan juga cara untuk menemukan kebenaran yang lebih lengkap. 

Dialog antara Islam dan sains di zaman Post-Truth ditandai oleh pengaruh perasaan 

dan keyakinan pribadi yang lebih kuat ketimbang fakta yang nyata. Dalam situasi ini, cara 

berbicara yang disiapkan oleh Abdullah menjadi sangat penting. Abdullah mengatakan 

bahwa populasi tidak hanya terdiri dari manusia, tetapi juga mencakup objek dan hal-hal 

alami lainnya. Dia juga menolak pandangan yang anti-intelektual yang mungkin muncul 

ketika agama dan sains dilihat sebagai musuh. Ini sangat penting di zaman Post-Truth, di 

mana penolakan terhadap fakta ilmiah seringkali dinyatakan dengan keyakinan yang kaku. 

Pemahaman Menyeluruh dan Etika: Tujuan dari pendekatan ini adalah untuk 

memahami dunia secara menyeluruh, dengan menggabungkan aspek spiritual dan material. 

Fungsi Agama: Agama bertindak sebagai panduan spiritual dan sumber motivasi etis dalam 

perkembangan ilmu. Fungsi Ilmu Pengetahuan: Ilmu pengetahuan dapat menguatkan 

keyakinan kita. Etika dalam Ilmu Pengetahuan: Penggabungan kedua hal ini menekankan 

pentingnya mempertimbangkan etika dan moral dalam penelitian ilmiah. Ini membantu 

orang Islam untuk menganalisis kemajuan ilmiah dengan kritis, terutama yang mungkin 

bertentangan dengan nilai-nilai agama. Di zaman yang penuh kebohongan, perhatian 

terhadap etika bisa membantu penemuan ilmiah agar tetap bertanggung jawab dan tidak 

merusak prinsip-prinsip kemanusiaan.20 

Ainurrafiq Dawam mengatakan bahwa pendidikan multikultural adalah cara untuk 

membantu orang berkembang semampu mereka, yang menghargai perbedaan dan 

 
20Nailis Sa’adah Alwi dan Amril M, “Integrasi Agama dan Sains dalam Perspektif M. Amin Abdullah,” 

GHIROH 3, no. 1 (2024): “Integrasi Agama dan Sains dalam Perspektif M. Amin Abdullah,” 

https://doi.org/10.61966/ghiroh.v3i1.55. 



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis  

Volume 6 Nomor 2  Edisi  Juli-Desember 2025   

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan  

E-ISSN : 2745-3499 

 

233 

 

keragaman karena perbedaan budaya, ras, komunitas, dan agama. Gagasan pendidikan 

multikultural ini berdampak besar pada cara kita mengajar dan belajar. Hal ini karena 

pendidikan secara umum dipandang sebagai sesuatu yang terus berlanjut dan tidak pernah 

berhenti dalam kehidupan seseorang. Jadi, pendidikan multikultural berarti kita harus 

sungguh-sungguh menghormati dan mengakui nilai setiap orang, terlepas dari asal atau latar 

belakang mereka. Intinya adalah membangun kedamaian sejati, rasa aman tanpa 

kekhawatiran, dan kebahagiaan sejati bagi semua orang.21 

 

4. Epistemologi Keilmuan Intergrasi-Interkonektif 

Menurut Mujamil Qomar memandang dikotomi sebagai batas yang memisahkan dua 

pemikiran yang saling berlawanan. Sementara itu, Ahmad Tafsir mengartikan ilmu sebagai 

bentuk pengetahuan yang memiliki dasar logis yang kuat dan diperkuat oleh fakta empiris. 

Dengan demikian, dikotomi ilmu dapat dipahami sebagai proses pembagian atau pemisahan 

pengetahuan secara tegas ke dalam dua sisi yang tampak berseberangan, misalnya antara 

ilmu-ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu umum. 

Menurut Ziauddin Sardar, sumber utama munculnya perpecahan tersebut berawal 

ketika umat Islam menerima kebudayaan Barat tanpa proses penyaringan, termasuk dalam 

hal ilmu pengetahuan dan teknologi modern mereka. Akibatnya, agama kemudian 

dipersempit hanya pada ranah spiritual dan hubungan pribadi dengan Tuhan, sementara 

aspek lain dari kehidupan manusia dianggap tidak terkait dengan ajaran agama. Dampaknya, 

ilmu-ilmu umum yang membahas kompleksitas kehidupan manusia dianggap terpisah 

sepenuhnya dari nilai-nilai Islam. Sebaliknya, ilmu keagamaan hanya difungsikan untuk 

mengatur persoalan keyakinan, ibadah, serta norma moral. Oleh karena itu, gagasan 

Integrasi-Interkoneksi Keilmuan dalam pendidikan Islam hadir sebagai langkah untuk 

menghapus sekat dikotomis tersebut. 

Adanya perpecahan bidang ilmu menyebabkan hubungan antara aspek spiritual dan 

eksistensi manusia menjadi kurang selaras. Salah satu solusi untuk menjembatani bayangan 

ini adalah melalui metode yang memadukan beragam jenis wawasan, berupaya 

mengintegrasikan informasi bersumber dari wahyu ilahi serta pemikiran manusiawi atau 

perspektif yang menghubungkan keduanya. Menurut Amin Abdullah, metode integratif-

 
21  Desi Erawati, “Interpretasi Multikulturalisme Agama Dan Pendidikan,” Jurnal Studi Agama dan 

Masyarakat 13, no. 1 (2017): 100, https://doi.org/10.23971/jsam.v13i1.594. 



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin 

Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar 

 

234 

 

interkonektif itu semacam upaya unik yang saling menghormati antara ilmu biasa dan 

agama. Metode ini pun sadar betul kalau tiap bidang punya batas kemampuan dalam 

mengatasi masalah manusia yang kompleks. Melalui cara ini, diharapkan tumbuh semacam 

kolaborasi, atau setidaknya saling memahami cara kerja dan pola pikir masing-masing 

bidang ilmu tersebut.  

Dari sisi filosofi dan cara pandang, ada tiga hal penting yang ingin diurai oleh 

pendekatan ini. Pertama, soal pengetahuan, pendekatan ini muncul sebagai jawaban atas 

permasalahan klasik yang sudah lama menghantui dunia pendidikan Islam, khususnya soal 

dikotomi antara pendidikan umum dan pendidikan agama yang kadang terasa kaku. Kedua, 

dari sisi nilai, pendekatan integratif-interkonektif ini mau nawarin perspektif baru yang lebih 

terbuka bagi para agamawan dan ilmuwan, yang mendorong percakapan santai dan kerja 

bersama, serta bisa dipertanggungjawabkan ke publik. Ketiga, dari sisi eksistensi, hubungan 

antar berbagai bidang ilmu jadi makin cair, meski tetap ada semacam batasan antara budaya 

yang mendukung ilmu agama yang berbasis teks dan budaya ilmu sosial serta ilmu alam 

yang kadang beda arah. 

 

Gambar tersebut mencerminkan bahwa perspektif terhadap ilmu yang bersifat 

integral memiliki cakupan yang sangat luas dan tidak terbatas. Visual itu juga 

mengisyaratkan adanya peluang besar bagi manusia untuk menjalani kehidupan di berbagai 

zaman, baik masa lampau maupun masa kini, dengan memahami dasar-dasar pengetahuan 

serta keterampilan yang relevan dalam era informasi dan globalisasi. Selain itu, tampak pula 

sosok seorang muslim yang mampu menelaah dan menyelesaikan persoalan keagamaan 

maupun kemanusiaan secara cerdas, dengan memanfaatkan beragam pendekatan yang 

ditawarkan oleh perkembangan ilmu alam, sosial, dan humaniora modern.22 

 
22  Izzuddin Rijal Fahmi dan Muhamad Asvin Abdur Rohman, “Non-DiKotomi Ilmu: Integrasi-

Interkoneksi Dalam Pendidikan Islam,” AL-MIKRAJ : Jurnal Studi Islam dan Humaniora (E-ISSN: 2745-4584) 

1, no. 2 (2021): 46–60, https://doi.org/10.37680/almikraj.v1i2.750. 



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis  

Volume 6 Nomor 2  Edisi  Juli-Desember 2025   

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan  

E-ISSN : 2745-3499 

 

235 

 

Al-Jabiri menyoroti pentingnya pembenahan cara berpikir dalam dunia Arab modern 

sebagai upaya untuk mengatasi persoalan yang sering muncul dalam dua kutub pemikiran. 

Pertama, epistemologi bayani merupakan pola pikir yang berpusat pada teks, dengan al-

Qur’an dan Hadis sebagai sumber utama pengetahuan. Kedua, epistemologi irfani 

berlandaskan pada pengalaman batin dan intuisi, di mana pengetahuan spiritual diperoleh 

melalui proses persiapan, penerimaan, dan pengungkapan, baik melalui simbol visual 

maupun tulisan. Ketiga, epistemologi burhani mengedepankan rasionalitas dan berpijak 

pada logika serta bukti-bukti empiris. Pemikiran Al-Jabiri sendiri banyak dipengaruhi oleh 

ide-ide Marxisme yang berkembang pada masanya. Sebagai intelektual asal Maroko negara 

yang pernah berada di bawah perlindungan Prancis Al-Jabiri memiliki kemampuan 

memahami karya dan gagasan yang ditulis dalam bahasa Prancis. Oleh sebab itu, ia kerap 

memanfaatkan pendekatan dari aliran strukturalis dan postmodernis yang banyak 

berkembang di Prancis. 

Karl Heinrich Marx lahir pada tahun 1818 di kota Trier, yang saat itu merupakan 

bagian dari Prusia (sekarang Jerman). Marx dikenal sebagai seorang pemikir dan ekonom 

asal Jerman. Salah satu bagian penting dari gagasan Karl Marx adalah materialisme historis, 

yang menyatakan bahwa cara kita hidup mengubah cara kita berpikir, di mana situasi 

kehidupan material kita memengaruhi kesadaran kita akan standar normal. Hegel sangat 

memengaruhi gagasan Marx dalam banyak hal. Namun, ada perbedaan utama Hegel 

menganggap gagasan sebagai yang paling penting, sementara Marx lebih mementingkan 

hal-hal material sebagai sumber utama. 

Perubahan tersebut melahirkan pendekatan baru dalam mengkaji hubungan antara 

ilmu keagamaan dan disiplin ilmu lainnya, yaitu melalui metode integrasi-interkoneksi. 

Pendekatan ini diharapkan mampu menjadi jawaban atas berbagai tantangan yang dihadapi 

kedua bidang keilmuan tersebut dalam konteks peradaban Islam. Gagasan ini muncul 

sebagai hasil pengaruh dari pemikiran para sarjana terdahulu yang kemudian mendorong M. 

Amin Abdullah untuk merumuskan Paradigma Integrasi-Interkoneksi. Secara bahasa, istilah 

integrasi berasal dari kata “to integrate” yang melahirkan kata integration, sedangkan 

interkoneksi terbentuk dari dua kata, yaitu “inter” dan “connect”, yang menghasilkan istilah 

connection. Dengan demikian, integrasi dapat diartikan sebagai proses penyatuan atau 



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin 

Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar 

 

236 

 

penggabungan beberapa unsur menjadi satu kesatuan, sementara interkoneksi bermakna 

saling terhubung atau keterkaitan antara dua atau lebih unsur.23 

Pemikiran filosofis mengenai epistemologi inilah yang menyebabkan Marx lebih 

dikenali sebagai penentang Tuhan. Visi sosialisme Marx untuk menciptakan masyarakat 

yang egaliter, bebas dari penindasan, dan alienasi masih sering menjadi perdebatan. Bagi 

Marx, sosialisme merupakan hasil dari materialisme dialektis dan materialisme sejarah. 

Gagasan Marx dibentuk berdasarkan pemikiran abad ke-19. Ia berpendapat bahwa cara 

sejarah manusia berkembang merupakan hal yang umum. Sebagaimana halnya dengan hal-

hal lain yang kita lihat, kita dapat mempelajari sejarah secara ilmiah. Jika kita 

mempelajarinya secara ilmiah, kita dapat memahami makna, pola, dan arah dalam peristiwa 

sejarah, bahkan ketika kita mengamati sejarah di seluruh dunia. Pada dasarnya, pandangan 

Marx tentang sejarah sejalan dengan gagasan revolusioner, tetapi gagasannya tentang 

materialisme historis menggunakan prinsip-prinsip argumen bolak-balik Hegel.24 

 

D. Kesimpulan 

M. Amin Abdullah, seorang cendekiawan Muslim yang gigih menyatukan dua entitas 

yang kerap dipandang terpisah, yaitu khazanah keislaman, dan disiplin ilmu pengetahuan 

modern, semisal sains dan filsafat. Upayanya ini diwujudkan melalui sebuah gagasan orisinal 

yang memikat, yaitu Paradigma Integratif-Interkonektif. M. Amin Abdullah dibekali fondasi 

pendidikan yang kokoh dan multidisipliner. Ia menimba ilmu bermula dari Pesantren Gontor, 

lalu melanjutkan studi di IAIN Sunan Kalijaga dengan spesialisasi Perbandingan Agama. Tak 

berhenti di situ, ia meraih gelar Ph.D. D. dalam bidang Filsafat Islam dari Middle East 

Technical University di Ankara, serta menuntaskan program pasca-doktoral di McGill 

University. Karya-karyanya yang monumental, seperti Filsafat Kalam di Era Post Modernisme 

dan Studi Agama: Normativitas atau Historisitas, merefleksikan minatnya yang mendalam pada 

isu-isu filosofis, etika, serta paradigma pemikiran Islam di era kontemporer. 

Pemikiran M. Amin Abdullah tentang paradigma Integratif-Interkonektif merupakan 

upaya filosofis untuk menjembatani dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum yang telah 

lama menghambat perkembangan keilmuan Islam. Melalui pendekatan ini, Amin Abdullah 

menawarkan model epistemologi yang menempatkan dialog antar-disiplin ilmu agama, sains, 

 
23 Dewi Masyitoh, “Amin Abdullah dan Paradigma Integrasi-Interkoneksi,” JSSH (Jurnal Sains Sosial 

dan Humaniora) 4, no. 1 (2020): 81, https://doi.org/10.30595/jssh.v4i1.5973. 
24  Irzum Farihah, Filsafat Materialisme Karl Marx (Epistemologi Dialectical and Historical 

Materialism), 3, no. 2 (2015). 



AL FAWATIH Jurnal Kajian al-Qur’an dan Hadis  

Volume 6 Nomor 2  Edisi  Juli-Desember 2025   

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum UIN Syahada Padangsidimpuan  

E-ISSN : 2745-3499 

 

237 

 

dan filsafat sebagai fondasi utama dalam membangun keilmuan yang utuh, terbuka, dan etis. 

Dalam konteks era Post-Truth, gagasan tersebut menjadi sangat relevan. Ketika kebenaran 

sering terdistorsi oleh opini subjektif, emosi, dan kepentingan tertentu, pendekatan integratif-

interkonektif memberikan kerangka berpikir yang lebih seimbang dan rasional. Ia menekankan 

pentingnya kolaborasi lintas ilmu, validasi intersubjektif, dan etika dalam membangun 

kebenaran ilmiah yang bertanggung jawab. 

Paradigma ini tidak hanya menolak klaim kebenaran tunggal yang eksklusif, tetapi juga 

menegaskan perlunya sintesis antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris sebagai sumber 

pengetahuan. Dengan demikian, model keilmuan Amin Abdullah tidak hanya berfungsi sebagai 

kritik terhadap sistem pendidikan Islam yang dikotomis, tetapi juga sebagai tawaran konstruktif 

untuk membangun keilmuan Islam yang relevan, humanis, dan adaptif terhadap tantangan 

zaman, terutama di era Post-Truth. Intinya, Amin Abdullah beri cara jitu memahami ilmu di 

pendidikan Islam. Ia melihat sains cara telaah alam ciptaan Tuhan dan jadikan etika kompas 

moral di majunya ilmu. Paradigma dari Amin Abdullah ini pun mempengaruhi ide orang lain 

(seperti al-Jabiri juga Marx), jadi jembatan lahirkan muslim yang andal atasi masalah 

kemanusiaan dan agama kini dengan memahami ragam ilmu, alam, sosial, dan humaniora. 

 

Referensi   

Abdullah, M. Amin. “Mendialogkan Nalar Agama dan Sains Modern di Tengah Pandemi 

Covid-19.” Maarif 15, no. 1 (2020): 11–39. https://doi.org/10.47651/mrf.v15i1.75. 

 

Abdullah, M. Amin. “Religion, Science, and Culture: An Integrated, Interconnected Paradigm 

of Science.” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 52, no. 1 (2015): 175. 

https://doi.org/10.14421/ajis.2014.521.175-203. 

 

A-Zahro, Nisa, dan Rustam Ibrahim. “Integratif Keilmuan Perspektif M. Amin Abdullah 

(Pendekatan Integratif-Interkonektif).” Journal for Islamic Studies 8, no. 1 (2025). 

 

Dasrizal, Budiman, Muhammad Suhail, dan Raihan Pradipta. “Integrative Knowledge and 

Contemporary Issues: Evaluating Amin Abdullah’s Paradigm of 

Multidisciplinarity.” Islamic Thought Review 2, no. 1 (2024): 48–59. 

https://doi.org/10.30983/itr.v2i1.8408. 

 

Datu, Yerly A, S Pd, dan M Pd. Panduan Praktis  Bahasa Inggris Untuk Era Teknologi. t.t. 

 

Erawati, Desi. “Interpretasi Multikulturalisme Agama Dan Pendidikan.” Jurnal Studi Agama 

dan Masyarakat 13, no. 1 (2017): 100. https://doi.org/10.23971/jsam.v13i1.594. 

 



Integrasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Paradigma Keilmuan Amin 

Abdullah Di Era Post-Truth | Helga Juliya, Sawaluddin Siregar 

 

238 

 

Fahmi, Izzuddin Rijal, dan Muhamad Asvin Abdur Rohman. “Non-DiKotomi Ilmu: Integrasi-

Interkoneksi Dalam Pendidikan Islam.” AL-MIKRAJ : Jurnal Studi Islam dan 

Humaniora (E-ISSN: 2745-4584) 1, no. 2 (2021): 46–60. 

https://doi.org/10.37680/almikraj.v1i2.750. 

 

Farihah, Irzum. Filsafat Materialisme Karl Marx (Epistemologi Dialectical and Historical 

Materialism). 3, no. 2 (2015). 

 

Haidar, Putri Bayu, dan A. Adib Dzulfahmi. “Spider Web, Integration-Interconnection 

Perspective Amin Abdullah.” DAYAH: Journal of Islamic Education 7, no. 1 

(2024): 19–29. https://doi.org/10.22373/jie.v7i1.21653. 

 

Jamil, Sabrun, dan Wedra Aprison. Paradigma Keilmuan PAI Menurut M. Amin Abdullah. t.t. 

 

Masyitoh, Dewi. “Amin Abdullah dan Paradigma Integrasi-Interkoneksi.” JSSH (Jurnal Sains 

Sosial dan Humaniora) 4, no. 1 (2020): 81. 

https://doi.org/10.30595/jssh.v4i1.5973. 

 

Meliani, Fitri, Nanat Fatah Natsir, dan Erni Haryanti. “Sumbangan Pemikiran Ian G. Barbour 

mengenai Relasi Sains dan Agama terhadap Islamisasi Sains.” JIIP - Jurnal Ilmiah 

Ilmu Pendidikan 4, no. 7 (2021): 673–88. https://doi.org/10.54371/jiip.v4i7.331. 

 

Nasir, Amin. Sintesis Pemikiran M. Amin Abdullah dan Adian Husaini. 2, no. 1 (2014). 

 

Rasiani, Ardina, Herlini Puspika Sari, Erna Wilis, dan Urai Setiawarni. Pendidikan Islam di 

Era Post-Truth: Tantangan Dan Strategi Literasi Media Bagi Generasi Muda. 3 

(2025). 

 

Sa’adah Alwi, Nailis, dan Amril M. “Integrasi Agama dan Sains dalam Perspektif M. Amin 

Abdullah.” GHIROH 3, no. 1 (2024). https://doi.org/10.61966/ghiroh.v3i1.55. 

 

Sani, Azwar. Tafsir dan Sains: Studi Atas KompatibilItas dan Kontradiksi AntaraTafsir Al-

Qur’an dan Ilmu Sains Modern. 3, no. 0 (2025). 

 

Sodikin, Ali. Perdebatan Dikotomis Ilmu Dan Agama. 16, no. 02 (2020). 

 

Tajuddin, Tabrani, dan Neny Muthiatul Awwaliyah. “Paradigma Integrasi-Interkoneksi 

Islamisasi Ilmu Dalam Pandangan Amin Abdullah.” Aksiologi : Jurnal Pendidikan 

dan Ilmu Sosial 1, no. 2 (2021): 56–61. https://doi.org/10.47134/aksiologi.v1i2.11. 

 

War’i, Muhamad. “Urgensi Paradigma Epistemologi Pesantren Dalam Studi Agama di Era 

Post-Truth.” Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam dan Isu-Isu Sosial 19, no. 1 (2021). 

https://doi.org/10.37216/tadib.v19i1.421. 

 

Yulanda, Atika -. “Epistemologi Keilmuan  Integratif-Interkonektif M. Amin Abdullah  dan 

Implementasinya Dalam  Keilmuan Islam.” TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin 18, 

no. 1 (2020): 79–104. https://doi.org/10.30631/tjd.v18i1.87. 

 

Zulfis, Dr, S Ag, dan M Hum. Sains dan Agama Dialog Epistemologi Nidhal Guessoum dan 

Ken Wilbber. t.t. 


