
 
Diterima: Okt 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Nov 2025 219 

 

 

 

 

Etika Komunikasi Profetik Dalam QS. ‘Abasa 
Ayat 1–10: Analisis Nilai, Implikasi Dakwah, dan 

Relevansi Komunikasi Kontemporer 
 
 

 
Mohd. Rafiq1, Muhammad Salman Alfaruqi2 

1Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan  
mohdrafiq@uinsyahada.ac.id1 

2Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 
alfamuhammad7002@gmail.com2 

 
 
 

ABSTRACT 
This study examines prophetic communication ethics in QS. “Abasa (80): 1-10 as a 
normative foundation for developing a humanistic and inclusive model of Islamic 
communication. The research is motivated by the urgency of constructing da‘wah 
communication patterns that are free from social bias, responsive to audience needs, and 
oriented toward divine values. Employing a qualitative approach based on library research, 
this study analyzes classical and contemporary Qur’anic exegesis as well as scholarly works 
on Islamic communication ethics. The findings reveal that QS. ‘Abasa (80): 1–10 
articulates four core principles of prophetic communication ethics: audience equality, 
communicative empathy, prioritization of spiritual readiness, and da‘wah integrity. These 
principles carry significant implications for da‘wah practices, particularly in fostering 
communicative relationships that are just, sensitive, and oriented toward seekers of truth. 
Furthermore, the study demonstrates that the moral message of QS. ‘Abasa remains 
highly relevant in modern communication contexts, including digital communication 
practices that are often susceptible to social hierarchies, image construction, and popular 
bias. This study concludes that QS. ‘Abasa can serve as a comprehensive reference for 
constructing an adaptive and prophetically grounded model of Islamic communication 
ethics, offering strategic guidance for the development of da‘wah in the contemporary 
era. 

 ITTISHOL: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 
Volume 3 Nomor 2  (2025): 219-244 

https://jurnal.uinsyahada.ac.id/index.php/ittishol 
Program Magister Komunikasi dan Penyiaran Islam UIN Syekh Ali Hasan 

Ahmad Addary Padangsidimpuan 

mailto:mohdrafiq@uinsyahada.ac.id
mailto:alfamuhammad7002@gmail.com2


Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 220 

 

 

 

Keywords: Prophetic Communication, Surah 'Abasa, Implications of Da'wah, 
Contemporary Communication 
 

ABSTRAK 
Penelitian ini mengkaji etika komunikasi profetik dalam QS. ‘Abasa ayat 1–10 sebagai 
landasan normatif bagi pengembangan model komunikasi Islam yang humanistik dan 
inklusif. Latar belakang penelitian berangkat dari pentingnya membangun pola 
komunikasi dakwah yang bebas dari bias sosial, responsif terhadap kebutuhan audiens, 
serta berorientasi pada nilai-nilai ketuhanan. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif berbasis studi pustaka, dengan analisis terhadap literatur tafsir klasik dan 
kontemporer serta penelitian akademik terkait etika komunikasi Islam. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa QS. ‘Abasa ayat 1–10 mengandung empat prinsip utama etika 
komunikasi profetik: kesetaraan audiens, empati komunikatif, prioritas kesiapan spiritual, 
dan integritas dakwah. Nilai-nilai tersebut memberi implikasi signifikan bagi praksis 
dakwah, terutama dalam membangun relasi komunikatif yang adil, sensitif, dan 
berorientasi pada pencari kebenaran. Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa pesan 
moral QS. ‘Abasa tetap relevan dalam konteks komunikasi modern, termasuk dalam 
praktik komunikasi digital yang rentan terhadap hierarki sosial, pencitraan, dan bias 
populer. Penelitian ini menyimpulkan bahwa QS. ‘Abasa dapat dijadikan rujukan 
komprehensif untuk membangun konstruksi model etika komunikasi Islam yang adaptif 
dan bernilai profetik, sehingga mampu menjadi pedoman strategis bagi pengembangan 
dakwah pada era kontemporer. 
 
Kata Kunci: Komunikasi Profetik, Surah ‘Abasa, Implikasi Dakwah, Komunikasi 
Kontemporer 
 

PENDAHULUAN 
Kajian tentang etika komunikasi dalam Islam telah menjadi perhatian 

penting dalam ranah ilmu sosial-keagamaan, terutama ketika dunia modern 
menghadirkan tantangan komunikasi yang semakin kompleks dan 
multidimensional. Dalam konteks masyarakat kontemporer, komunikasi 
tidak lagi dipahami sekadar proses penyampaian pesan, tetapi menjadi 
mekanisme pembentukan makna, konstruksi identitas, instrumen 
kekuasaan, dan medium pembentukan relasi sosial. Perubahan lanskap 
sosial tersebut membuat nilai-nilai normatif komunikasi semakin sering 
dipertanyakan, terutama ketika terjadi degradasi moral komunikasi seperti 
ujaran kebencian, diskriminasi audiens, manipulasi informasi, hingga 
polarisasi sosial berbasis media digital. Karena itu, diskursus mengenai etika 
komunikasi Islam kembali menguat sebagai upaya akademik untuk 
menegaskan bahwa komunikasi dalam Islam memiliki pijakan teologis, 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 221 

 

 

 

moral, dan epistemologis yang mengikat, bukan sebatas etiket interpersonal 
(Sardar 2011, 55). 

Islam memberikan perhatian yang sangat signifikan terhadap 
komunikasi, baik dalam bentuk tutur lisan, praktik dakwah, maupun 
interaksi sosial sehari-hari. Dalam perspektif Al-Qur’an, komunikasi 
dipahami sebagai aktivitas dakwah yang bertujuan mengajak manusia 
kepada kebenaran dengan cara-cara yang penuh kebijaksanaan, 
sebagaimana tercermin dalam QS. al-Nahl [16]: 125 yang menekankan 

prinsip ḥikmah, mau‘izhah ḥasanah, dan mujādalah bi al-latī hiya aḥsan. Prinsip-
prinsip ini menunjukkan bahwa komunikasi dalam Islam sarat dengan 
muatan etik yang bertujuan tidak hanya menyampaikan pesan, tetapi juga 
menjaga kemuliaan manusia sebagai subjek dakwah. Karena itu, 
komunikasi yang efektif dalam perspektif Islam adalah komunikasi yang 
mengintegrasikan dimensi spiritual, moral, dan sosial, bukan sekadar 
mencapai tujuan pragmatis semata (al-Rāzī 1981, 130–131). 

Salah satu ayat Al-Qur’an yang memiliki relevansi sangat kuat dalam 
pembahasan etika komunikasi adalah QS. ‘Abasa ayat 1–10. Ayat ini 
merekam sebuah peristiwa yang menjadi pelajaran penting dalam dakwah 
Islam: teguran Allah kepada Nabi Muhammad SAW ketika beliau 
menunjukkan ekspresi kurang simpatik kepada Abdullah ibn Ummi 
Maktum—seorang sahabat buta yang datang meminta bimbingan agama—
pada saat Nabi sedang berdakwah kepada para tokoh elite Quraisy. 
Peristiwa ini bukanlah bentuk celaan terhadap Nabi, tetapi pendidikan Ilahi 
yang menunjukkan bahwa komunikasi profetik harus mengedepankan 
kesetaraan dan kepekaan sosial. Para mufassir seperti al-Tabari, Ibn Kathir, 
dan al-Qurtubi menegaskan bahwa teguran tersebut sebagai penguatan nilai 
bahwa dakwah dan komunikasi Islam tidak boleh terjebak pada hierarki 
sosial serta tidak boleh diskriminatif terhadap kelompok marginal (al-

Ṭabarī t.t., 65; Ibn Kathīr 1999, 289; al-Qurṭubī 1967, 123). 
QS. ‘Abasa ayat 1–10 menjadi sangat relevan untuk dikaji karena 

peristiwa tersebut mengungkap dimensi etika komunikasi profetik yang 
mencakup aspek kesetaraan audiens, empati, prioritas moral dalam 
komunikasi, sensitivitas psikologis, serta tanggung jawab dakwah untuk 
tidak memandang rendah siapa pun. Hal ini menegaskan bahwa setiap 
manusia, tanpa memandang keterbatasan fisik, status sosial, maupun 
tingkat ekonomi, memiliki hak yang sama untuk mendapatkan perhatian 
komunikasi. Inilah dasar dari etika komunikasi Islam yang memuliakan 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 222 

 

 

 

manusia sebagai makhluk bermartabat. M. Quraish Shihab menjelaskan 
bahwa teguran terhadap Nabi adalah bentuk ta’dīb (pendidikan moral) yang 
menunjukkan bagaimana seorang komunikator, terutama seorang 
pendakwah, harus memposisikan audiens secara setara dalam relasi 
komunikasi (Shihab 2002, 45). 

Literatur akademik mengenai komunikasi Islam menunjukkan bahwa 
prinsip-prinsip etika dalam QS. ‘Abasa berkontribusi besar dalam 
pemikiran teori komunikasi dakwah modern. Para sarjana seperti Hussain, 
Syahirah, dan Abu Zayd menekankan bahwa etika komunikasi profetik 
tidak hanya berkaitan dengan bentuk tutur kata, tetapi juga mencakup 
dimensi emosional, kognitif, dan sosial yang membentuk sikap 
komunikator dalam memperlakukan audiens. Oleh karena itu, komunikasi 
yang Islami harus bebas dari bias, subordinasi, dan pengutamaan kelas 
sosial tertentu. Kehadiran QS. ‘Abasa memperkuat tesis bahwa komunikasi 
profetik bersifat inklusif, humanistik, dan berorientasi pada pemberdayaan 
spiritual manusia (Hussain dan Abu Zayd 2019, 278). 

Sejalan dengan itu, berbagai penelitian terdahulu menunjukkan 
bahwa QS. ‘Abasa menjadi dasar pembentukan teori komunikasi profetik 
yang menekankan nilai kemanusiaan universal. Misalnya, penelitian oleh 
Ainin dan Hidayah (2017), Abidin (2021), serta Yusuf dan Rahman (2019) 
telah menggarisbawahi bahwa ayat ini memuat kerangka etik yang dapat 
dijadikan model komunikasi dalam berbagai bidang, seperti dakwah, 
pendidikan, kepemimpinan organisasi, dan pelayanan publik. Namun 
demikian, penelitian-penelitian tersebut masih cenderung membahas ayat 
ini secara deskriptif dan belum mengintegrasikan analisis linguistik, historis, 
dan etika secara komprehensif. Di sinilah penelitian ini berupaya mengisi 
celah (research gap) dengan melakukan kajian komprehensif terhadap QS. 
‘Abasa ayat 1–10 melalui pendekatan tafsir tematik, analisis semantik Al-
Qur’an, dan konstruksi etika komunikasi Islam berbasis teks (Ainin dan 
Hidayah 2017, 90; Abidin 2021, 210; Yusuf dan Rahman 2019, 33). 

Lebih jauh, fenomena komunikasi modern yang semakin kompleks 
memperkuat perlunya pembacaan ulang terhadap QS. ‘Abasa ayat 1–10. Di 
era media sosial, misalnya, kecenderungan komunikator untuk berorientasi 
pada pengikut (followers), popularitas, dan citra diri menimbulkan bias 
audiens yang serupa dengan konteks historis turunnya ayat tersebut. 
Kelompok marginal sering kali terabaikan dalam komunikasi publik, dan 
pesan-pesan dakwah lebih diarahkan kepada kelompok berpengaruh. Oleh 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 223 

 

 

 

karena itu, prinsip yang diajarkan oleh QS. ‘Abasa yakni mengutamakan 
mereka yang tulus mencari kebenaran meskipun tidak memiliki signifikansi 
sosial sangat dibutuhkan untuk menyeimbangkan kembali etika komunikasi 
umat Islam dalam konteks modern (Castells 2015, 89). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berupaya mengkaji 
secara mendalam nilai-nilai etika komunikasi Islam dalam QS. ‘Abasa ayat 
1–10 dengan menggunakan pendekatan tafsir tematik (maudhu‘i) yang 
dipadukan dengan analisis linguistik dan historis. Tujuan penelitian tidak 
hanya untuk menafsirkan makna ayat, tetapi juga menyusun model etika 
komunikasi Islam yang relevan diterapkan dalam konteks kekinian. Dengan 
demikian, artikel ini diharapkan memberikan kontribusi signifikan bagi 
pengembangan khazanah ilmiah dalam bidang komunikasi Islam dan 
menjadi dasar etik bagi praktik komunikasi antarmanusia yang 
berkeadaban. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis 
penelitian kepustakaan (library research) yang berfokus pada analisis tekstual 
terhadap QS. ‘Abasa ayat 1–10. Pemilihan pendekatan ini didasarkan pada 
karakteristik objek kajian yang berupa teks Al-Qur’an sehingga 
membutuhkan pembacaan mendalam melalui perangkat metodologis ilmu 
tafsir, linguistik, dan etika komunikasi Islam. Kajian kualitatif 
memungkinkan peneliti menafsirkan ayat secara komprehensif, 
menghubungkan dimensi bahasa, konteks sejarah, serta nilai etik yang 
terkandung di dalamnya. Sebagaimana dijelaskan oleh Creswell, penelitian 
kualitatif memberi ruang luas bagi peneliti untuk menggali makna 
fenomena keagamaan melalui proses interpretasi yang mendalam (Creswell 
2013, 57). 

Kajian ini menggunakan pendekatan tafsir tematik (tafsīr mawḍū‘ī) 
yang menghimpun berbagai ayat Al-Qur’an terkait tema etika komunikasi, 
kemudian memusatkan analisis pada QS. ‘Abasa ayat 1–10 sebagai teks 
utama. Pendekatan ini dianggap paling relevan untuk mendapatkan 
pemahaman yang sistematis dan utuh mengenai dimensi etika komunikasi 
profetik, baik dari sisi linguistik, historis, maupun moralnya. Menurut al-
Farmawī, tafsir tematik merupakan metode yang efektif untuk mengkaji 
satu tema Al-Qur’an secara terfokus dengan menghimpun seluruh konsep 
yang berkaitan dengannya (al-Farmawī 1997, 45). Sumber data penelitian 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 224 

 

 

 

ini terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer 
mencakup mushaf Al-Qur’an, QS. ‘Abasa ayat 1–10, serta karya-karya tafsir 

otoritatif seperti Jāmi‘ al-Bayān karya al-Ṭabarī, Tafsīr al-Qurṭubī, Tafsīr Ibn 
Kathīr, dan Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab, yang memberikan 
informasi lengkap mengenai makna ayat beserta konteks historis dan 

analisis kebahasannya (al-Ṭabarī 2001, 112). Adapun sumber sekunder 
meliputi buku-buku komunikasi Islam, artikel jurnal ilmiah tentang 
komunikasi profetik, penelitian kontemporer mengenai etika Al-Qur’an, 
serta karya-karya akademik lain yang berkaitan dengan tema penelitian (al-
Barr 2016, 22). 

Data dikumpulkan melalui teknik dokumentasi, yakni penelusuran 
literatur secara sistematis terhadap seluruh referensi yang relevan dengan 
tema penelitian. Teknik ini menjadi inti dari penelitian kepustakaan, 
sebagaimana dijelaskan oleh Nazir bahwa dokumentasi merupakan metode 
pengumpulan data yang mengandalkan sumber-sumber tertulis untuk 
menghasilkan gambaran analitis yang dapat dipertanggungjawabkan (Nazir 
2014, 81). Setelah data terkumpul, analisis dilakukan melalui content analysis 
terhadap teks ayat, yang dipadukan dengan analisis semantik untuk 
memahami makna kata, struktur kalimat, dan gaya retorika yang digunakan 
dalam QS. ‘Abasa ayat 1–10. Izutsu menegaskan bahwa analisis semantik 
Al-Qur’an merupakan langkah penting dalam menyingkap konsep-konsep 
etik yang terkandung dalam teks suci secara presisi (Izutsu 2013, 20). 

Analisis historis melalui kajian asbāb al-nuzūl dilakukan untuk 
mengidentifikasi peristiwa yang melatari turunnya ayat, terutama riwayat 
yang menjelaskan interaksi antara Nabi Muhammad SAW dengan 
Abdullah bin Ummi Maktum sebagaimana direkam dalam karya Ibn Kathīr 

dan al-Qurṭubī (Ibn Kathīr 1998, 321). Analisis tematik-etik kemudian 
digunakan untuk mengkonstruksi nilai-nilai etika komunikasi profetik yang 
terkandung dalam ayat, seperti kesetaraan audiens, empati komunikatif, 
kepekaan sosial, dan orientasi dakwah kepada kelompok pencari 
kebenaran. Analisis ini diperkuat dengan pandangan Abu Zayd yang 
menegaskan pentingnya membaca teks Al-Qur’an dalam kerangka etis dan 
kemanusiaan yang lebih luas (Abu Zayd 2006, 64). Pada tahap akhir, 
peneliti mengembangkan analisis implementatif dengan mengaitkan nilai-
nilai tersebut dengan fenomena komunikasi kontemporer, seperti 
komunikasi digital di era media sosial, bias audiens, serta kecenderungan 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 225 

 

 

 

komunikator modern untuk berorientasi pada kelompok berpengaruh 
sebagaimana digambarkan oleh Castells (Castells 2009, 34). 

Untuk menjaga validitas temuan, penelitian ini menggunakan teknik 
triangulasi sumber dengan membandingkan penjelasan berbagai kitab tafsir 
klasik dan kontemporer, serta memverifikasi makna linguistik 
menggunakan kamus-kamus otoritatif. Selain itu, data diperkuat dengan 
temuan penelitian ilmiah terkini untuk memastikan relevansi dan reliabilitas 
hasil analisis. Moleong menegaskan bahwa triangulasi merupakan strategi 
utama untuk memperoleh data yang kredibel dalam penelitian kualitatif, 
terutama yang bersifat interpretatif (Moleong 2017, 330). 

 
LITERATURE REVIEW 
 

Kajian mengenai etika komunikasi dalam Islam memiliki fondasi 
teoretis yang kuat dalam berbagai disiplin, mulai dari ilmu komunikasi, etika 
religius, hingga ilmu tafsir. Dalam perspektif komunikasi, etika dipahami 
sebagai seperangkat prinsip moral yang mengatur perilaku komunikator 
dalam proses penyampaian pesan. Menurut Johannesen, etika komunikasi 
merupakan penilaian moral terhadap tindakan komunikatif, yang 
mencakup tanggung jawab, kejujuran, empati, dan penghargaan terhadap 
audiens (Johannesen 2002, 23). Dalam konteks Islam, etika komunikasi 
berakar pada ajaran Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber nilai normatif 
yang memandu perilaku seorang muslim dalam berbicara, berdialog, dan 
berinteraksi sosial. Rahmat menegaskan bahwa komunikasi Islam 
bersumber pada nilai tauhid, sehingga proses komunikasi tidak sekadar 
transmisi pesan, tetapi merupakan aktivitas moral yang bertujuan 
mewujudkan kemaslahatan (Rahmat 2004, 15). 

Konsep etika komunikasi profetik (prophetic communication 
ethics) menjadi pilar penting dalam memahami QS. ‘Abasa ayat 1–10. Etika 
profetik berangkat dari teladan Nabi Muhammad SAW sebagai uswah 

ḥasanah dalam tutur kata dan interaksi sosial. Al-Fārūqī menyebutkan 
bahwa dimensi profetik dalam etika Islam menekankan nilai-nilai 
kemanusiaan (humanistic), keadilan (‘adālah), serta penghormatan terhadap 
kelompok lemah dan terpinggirkan (al-Faruqi 1992, 98). Dalam perspektif 
ini, komunikasi tidak boleh hanya berorientasi pada kelompok elite atau 
berpengaruh, tetapi harus memperhatikan kebutuhan spiritual dan 
intelektual pihak-pihak yang mencari kebenaran. Sikap Nabi terhadap 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 226 

 

 

 

Abdullah bin Ummi Maktum yang menjadi sebab turunnya QS. ‘Abasa 1–
10, menjadi titik penting untuk memahami dimensi profetik—bahwa 
seorang komunikator harus mengedepankan inklusivitas dan kepekaan 

sosial (al-Qurṭubī 2008, 214). 
Dimensi linguistik menjadi kerangka teoretis penting dalam mengkaji 

QS. ‘Abasa. Analisis semantik Al-Qur’an sebagaimana dikembangkan oleh 
Izutsu menegaskan bahwa konsep-konsep etis dalam Al-Qur’an hanya 
dapat dipahami secara tepat jika dianalisis melalui jaringan makna kata, 
kontras semantik, dan relasi kontekstualnya (Izutsu 1966, 10). Kata-kata 
seperti ‘abasa (ia bermuka masam), tawallā (ia berpaling), dan al-a‘mā (orang 
buta) memiliki muatan moral yang kuat ketika ditempatkan dalam konteks 
komunikasi dan relasi sosial. Dalam analisis Izutsu, kata-kata bernuansa etis 
dalam Al-Qur’an selalu berfungsi membentuk horizon moral yang 
berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan universal Izutsu 2013, 32). 

Kerangka teoretis berikutnya adalah teori asbāb al-nuzūl yang 
menekankan bahwa pemahaman ayat Al-Qur’an harus mempertimbangkan 

konteks peristiwa turunnya ayat. Al-Wāḥidī menyatakan bahwa 
mengetahui sebab turunnya ayat merupakan langkah metodologis penting 

untuk menghindari kesalahan interpretasi (al-Wāḥidī 2005, 5). Riwayat 
interaksi Nabi dengan Abdullah bin Ummi Maktum yang diriwayatkan oleh 

Ibn Kathīr dan al-Qurṭubī menunjukkan bahwa teguran Allah kepada Nabi 
bukanlah bentuk celaan moral, tetapi pelajaran profetik tentang prioritas 
audiens dalam komunikasi dakwah (Ibn Kathīr 1998, 322). Dengan 
demikian, teori konteks historis menjadi instrumen penting untuk 
memahami nilai etik dalam QS. ‘Abasa. 

Selain pendekatan linguistik dan historis, teori komunikasi 
interpersonal juga memberikan kontribusi bagi analisis ayat. DeVito 
menjelaskan bahwa komunikasi interpersonal menuntut adanya empati, 
perhatian terhadap kebutuhan mitra komunikasi, serta kepekaan terhadap 
kondisi psikologis lawan bicara (De Vito 2016, 28). Jika dilihat melalui teori 
ini, QS. ‘Abasa memberikan prinsip bahwa komunikator tidak boleh 
mengabaikan pihak yang membutuhkan meskipun ia tidak memiliki status 
sosial tinggi. Prinsip ini melengkapi teori dakwah Islam yang 

menggarisbawahi pentingnya tablīgh, hikmah, dan mau‘izhah ḥasanah, 
sebagaimana dijelaskan al-Bāhī al-Khūlī (al-Khūlī 1992, 44). 

Secara lebih spesifik, kerangka teori mengenai komunikasi Islami 
(Islamic communication) memberikan fondasi normatif dalam membaca 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 227 

 

 

 

ayat ini. Menurut Hamid Mowlana, komunikasi Islam dibangun atas prinsip 
tauhid, persaudaraan (ukhuwwah), dan kesetaraan manusia (Mowlana 
1996, 87). Komunikasi bukan sekadar transmisi pesan, tetapi proses 
membangun hubungan yang penuh tanggung jawab moral. Konsep ini 
sangat relevan dengan QS. ‘Abasa karena ayat tersebut menegaskan bahwa 
keberpihakan terhadap kelompok lemah serta penghargaan terhadap 
pencari ilmu adalah inti dari etika komunikasi yang bersifat ilahiah. 

Kerangka teoretis ini diperkaya dengan teori etika normatif, 
khususnya etika deontologis dan etika kebajikan. Dalam perspektif 
deontologis, sebagaimana dijelaskan oleh Kant, tindakan moral ditentukan 
oleh kewajiban dan prinsip, bukan oleh konsekuensi (Kant 1997, 30). Jika 
dikaitkan dengan QS. ‘Abasa, teguran Allah kepada Nabi mengindikasikan 
bahwa seorang komunikator memiliki kewajiban moral untuk 
memperlakukan pencari kebenaran secara adil, apa pun status sosialnya. 
Sementara dalam etika kebajikan (virtue ethics), seperti dikembangkan oleh 
Alasdair MacIntyre, fokus etika adalah pembentukan karakter moral 
melalui praktik Kebajikan (MacIntyre 2007, 111). Ayat ini menunjukkan 
bahwa kemurahan hati, kerendahan hati, dan sikap inklusif adalah 
kebajikan yang harus dimiliki komunikator Muslim. 

Dengan demikian, kerangka teori penelitian ini bersifat 
multidisipliner yang menggabungkan etika Islam, teori komunikasi, analisis 
linguistik, tafsir klasik, tafsir kontemporer, serta etika normatif. Pendekatan 
teoretis yang komprehensif ini memungkinkan analisis QS. ‘Abasa ayat 1–
10 tidak hanya sebagai teks religius, tetapi juga sebagai pedoman etis 
universal dalam praktik komunikasi modern, termasuk komunikasi 
dakwah, komunikasi interpersonal, hingga komunikasi digital. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
1. Analisis Teks QS. ‘Abasa Ayat 1–10 

Surah ‘Abasa ayat 1–10 merupakan salah satu rangkaian ayat yang 
sangat kuat dari segi linguistik, retorika, dan nilai etik. Ayat-ayat ini 
memotret bagaimana Allah SWT memberikan pendidikan langsung kepada 
Nabi Muhammad SAW dalam konteks komunikasi dakwah. Al-Qur’an 
menyampaikan teguran Ilahi dengan gaya bahasa yang sangat halus tetapi 
tegas, menunjukkan prinsip utama bahwa seorang komunikator profetik 
harus mendahulukan mereka yang tulus mencari hidayah dibanding 
kelompok elit yang menolak kebenaran. Pembahasan berikut disusun 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 228 

 

 

 

secara analisis ayat per ayat, dengan menekankan aspek linguistik, 
retorika balaghah, tafsir klasik dan kontemporer, serta nilai etika 
komunikatif yang terkandung secara eksplisit dalam teks. 
a. Analisis Ayat 1 

وَتوََلَّى َ عَبَسََ  
Artinya : Dia (Nabi Muhammad) berwajah masam dan berpaling. 
 

Ayat pertama diawali dengan dua fi‘il māḍī (‘abasa dan tawallā) yang 
masing-masing berarti “bermasam muka” dan “berpaling.” Secara 

linguistik, bentuk fi‘il māḍī memberikan kesan bahwa tindakan tersebut 

telah terjadi dan sedang dikoreksi. Menurut al-Ṭabarī, Allah tidak menyebut 
subjek secara eksplisit—padahal yang dimaksud Nabi Muhammad SAW—
karena bentuk teguran semacam ini menjaga kehormatan Rasul dan 

menghindarkan kesan celaan langsung (al-Ṭabarī 2001, 110). Dalam 

balaghah, teknik tidak menyebut subjek (ḥażf al-fā‘il) digunakan dalam 
posisi sensitif untuk menjaga adab terhadap pribadi mulia. Ibn ‘Āsyūr 
menambahkan bahwa penggunaan kata “‘abasa” mengandung makna 
tindakan spontan yang menggambarkan ketidaknyamanan, bukan 
kemarahan, sehingga teguran ini berfokus pada penyempurnaan adab 
dakwah, bukan kesalahan moral (Ibn ‘Āsyūr 1997, 244). Ayat ini 
menegaskan bahwa komunikasi profetik memperhitungkan ekspresi non-
verbal—bahkan gerak wajah Nabi turut menjadi perhatian Allah—yang 
menunjukkan betapa tingginya standar etika komunikatif dalam Islam. 

 
b. Analisis Ayat 2 

مَى َ جَاءَه َ أنََ  عَ  الْ   
Artinya: karena seorang tunanetra (Abdullah bin Ummi Maktum) telah 
datang kepadanya. 
 
Ayat kedua menjelaskan sebab Nabi bermuka masam, yaitu 

kedatangan al-a‘mā (orang buta), yaitu Abdullah bin Ummi Maktum. 
Penggunaan istilah al-a‘mā menurut Ibn Kathīr bukan bermaksud 
merendahkan, melainkan untuk menunjukkan bahwa Allah membela hak-
hak mereka yang secara sosial terabaikan (Ibn Kathīr 1998, 320). Dalam 
analisis semantik, penyebutan sifat fisik terkadang berfungsi untuk 
mempertegas dimensi moral: bahwa keterbatasan fisik tidak boleh menjadi 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 229 

 

 

 

alasan diabaikannya seseorang dalam komunikasi dakwah. Al-Qurṭubī 
menegaskan bahwa penyebutan kata “buta” secara eksplisit justru 
bertujuan untuk menantang struktur sosial Quraisy yang sering 

mengabaikan kelompok lemah (al-Qurṭubī 2008, 123). Dengan demikian, 
ayat ini menegaskan bahwa dalam etika Islam, kelemahan fisik tidak 
menjadi penghalang keutamaan spiritual. 
c. Analisis Ayat 3 

رِيكََ وَمَا كَّى َ لعَلََّه َ ي د  يَزَّ  
Artinya: Tahukah engkau (Nabi Muhammad) boleh jadi dia ingin 
menyucikan dirinya (dari dosa). 
 
Ayat ini menggunakan frasa mā yudrīka (apa yang membuatmu tahu) 

yang merupakan bentuk pertanyaan retoris (istifhām inkārī). Secara retoris, 
ayat ini mengingatkan Nabi bahwa seorang pendakwah tidak dapat 
mengetahui nilai spiritual seseorang hanya dari penampilan luarnya. Kata 
yazzakkā memiliki akar kata yang sama dengan zakāh, dengan makna 
penyucian diri. Izutsu menjelaskan bahwa konsep tazkiyah dalam Al-Qur’an 
merupakan salah satu puncak etika moral, menandakan proses 
transformasi diri menuju kesucian spiritual (Izutsu 1966, 112–113). Ayat 
ini menunjukkan perlunya menghindari bias komunikasi, terutama bias 
status sosial dalam prioritas audiens. 

 
d. Analisis Ayat 4 

رَى َ فَتنَ فعََه َ يذََّكَّرَ  أوََ  ك  الذ ِ  
Artinya: Atau dia (ingin) mendapatkan pengajaran sehingga 
pengajaran itu bermanfaat baginya? 
 
Ayat keempat memperkuat kemungkinan lain dari kedatangan Ibnu 

Ummi Maktum: ia dapat mengingat (yatadhakkar) dan memperoleh 
manfaat dari peringatan. Kata tadhakkur dalam bahasa Arab merujuk 
kepada proses mengaktifkan kesadaran moral yang telah ada dalam jiwa. 

Al-Qurṭubī menafsirkan bahwa ayat ini menunjukkan bahwa setiap orang 
memiliki potensi spiritual tanpa memandang status sosial (Ibn ‘Āsyūr 1997, 
246). Bahkan seseorang yang tampak biasa secara duniawi dapat memiliki 
kesiapan spiritual lebih besar daripada pemuka masyarakat. Ayat ini 
merupakan afirmasi bahwa komunikasi yang efektif harus 
mempertimbangkan kesiapan batin audiens, bukan status sosialnya. 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 230 

 

 

 

e. Analisis Ayat 5 

ا تغَ نَى َ مَنَِ أمََّ اس   
Artinya: Adapun orang yang merasa dirinya serba cukup (para pembesar 
Quraisy). 
 
Ayat ini beralih kepada kelompok yang menjadi perhatian Nabi: 

orang Quraisy yang kaya dan berpengaruh. Kata istaghnā bukan sekadar 
“merasa cukup” secara materi, tetapi sebagaimana dijelaskan al-Rāzī (2010, 
89), bermakna “merasa tidak membutuhkan petunjuk” Ini adalah bentuk 
kesombongan epistemik, suatu kondisi yang membuat seseorang menutup 
pintu hidayah. Ayat ini mengandung kritik sosial bahwa keangkuhan 
intelektual lebih membahayakan daripada sekadar kekufuran biasa. 

 
f. Analisis Ayat 6 

تصََدَّى َ لَه َ فأَنَ تََ  
Artinya: Engkau (Nabi Muhammad) memberi perhatian kepadanya 
 
Ayat ini menyebutkan bahwa Nabi “memberi perhatian penuh” 

kepada orang-orang tersebut. Kata taṣaddā berarti menghadap dan 
berupaya keras, digunakan untuk menggambarkan usaha dakwah yang 
intens. Ibn ‘Āsyūr menyatakan bahwa perhatian tersebut bukan kesalahan, 
tetapi strategi dakwah yang Nabi anggap tepat, yakni berharap kelompok 
elit menerima Islam agar dakwah lebih mudah (al-Rāzī 2010, 90). Namun, 
Allah mengingatkan bahwa strategi tersebut tidak lebih utama daripada 
memperhatikan orang yang tulus mencari kebenaran. 

 
g. Analisis Ayat 7 

كَّى َ ألَََّّ عَلَي كََ وَمَا يَزَّ  
Artinya: Padahal, tidak ada (cela) atasmu kalau dia tidak menyucikan diri 
(beriman). 
 
Ayat ketujuh menyampaikan koreksi bahwa Nabi tidak perlu terlalu 

memikirkan jika orang kaya itu menolak menyucikan diri. Al-Ṭabarī 
menafsirkan bahwa ayat ini menanamkan prinsip bahwa tanggung jawab 

Nabi adalah menyampaikan, bukan memastikan hasil dakwah (al-Ṭabarī 
2001, 112). Ayat ini mempertajam prinsip etika komunikasi profetik: 
kewajiban komunikator ialah ketulusan, bukan keberhasilan eksternal. 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 231 

 

 

 

 
h. Analisis Ayat 8 

ا عَى َ جَاءَكََ مَنَ  وَأمََّ يَس   
Artinya: Adapun orang yang datang kepadamu dengan bersegera (untuk 
mendapatkan pengajaran). 
 
Ayat ini kembali kepada Abdullah bin Ummi Maktum, yang 

digambarkan “bergegas” (yas‘ā) mendatangi Nabi. Kata ini menunjukkan 
intensitas dan kesungguhan spiritual. Ibn Kathīr (1998, 321) menyebut 
bahwa kesungguhan ini menandakan kesiapan iman dan hak untuk 
diprioritaskan dalam interaksi dakwah. 
i. Analisis Ayat 9 

شَى َ وَه وََ يَخ   
Artinya: sedangkan dia takut (kepada Allah). 
 
Ayat ini menambah kualitas spiritual sahabat tersebut: “dan ia takut 

kepada Allah.” Dalam etika Qur’ani, khashyah merupakan bentuk rasa takut 
yang didasari pengetahuan mendalam, sebagaimana dijelaskan Izutsu 
(1966, 113). Ini menunjukkan bahwa Abdullah bin Ummi Maktum 
memiliki kualitas spiritual yang jauh lebih utama daripada para pembesar 
Quraisy yang sombong. 

 
j. Analisis Ayat 10 

تلَهََّى َ عَن ه َ فأَنَ تََ  
Artinya: Malah engkau (Nabi Muhammad) abaikan. 
 
Ayat terakhir menggambarkan bahwa Nabi “teralih perhatiannya.” 

Kata talahhā berarti tersibukkan oleh hal lain yang dianggap lebih penting. 

Dalam tafsir al-Qurṭubī (2008, 125) ini bukan celaan terhadap Nabi, tetapi 
arahan bahwa perhatian utama dalam dakwah adalah mereka yang siap 
menerima kebenaran, bukan mereka yang hanya diprioritaskan karena 
pengaruh sosial. Ayat ini menegaskan struktur etika Qur’ani: kesungguhan 
spiritual lebih utama daripada kedudukan sosial. 

 
2. Konsep Etika Komunikasi Profetik dalam Surat ‘Abasa 

Konsep etika komunikasi profetik dalam Islam berakar pada prinsip 
bahwa Nabi Muhammad SAW merupakan teladan moral tertinggi yang 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 232 

 

 

 

perilaku komunikasinya diarahkan langsung oleh wahyu. QS. ‘Abasa ayat 
1–10 menjadi salah satu dasar normatif yang memperlihatkan bagaimana 
Allah SWT membentuk standar etika komunikasi seorang utusan-Nya 
melalui sebuah teguran yang sarat nilai moral. Teguran Ilahi ini bukan 
merupakan bentuk celaan, melainkan pendidikan profetik (ta’dīb nabawī) 
yang menata ulang orientasi dakwah dan relasi komunikatif agar lebih 
berkeadilan, humanistik, dan sensitif terhadap kebutuhan spiritual audiens 
(Shihab 2002, 430). Sejumlah kajian komunikasi Islam modern juga 
menegaskan relevansi nilai-nilai profetik ini dalam membangun etika 
komunikasi kontemporer (Halimatussa’diah 2021, 155–166). 

Dalam tradisi tafsir, para mufassir seperti al-Tabari, Ibn Kathīr, dan 

al-Qurṭubī menjelaskan bahwa teguran tersebut terjadi ketika Nabi 
memberikan perhatian kepada tokoh-tokoh elit Quraisy dengan harapan 
mereka menerima Islam, sementara Abdullah bin Ummi Maktum—
seorang sahabat buta—datang dengan kesungguhan untuk mencari 
bimbingan. Allah menegur Nabi agar menegakkan prinsip kesetaraan 

audiens dan mengutamakan mereka yang tulus mencari petunjuk (al-Ṭabarī 
1992, 412). Hal ini sejalan dengan temuan para peneliti komunikasi Qur’ani 
yang menyatakan bahwa Surat ‘Abasa adalah dasar etika anti-diskriminatif 
dalam dakwah Islam (Murdianto 2021, 45–58). Teguran tersebut 
merupakan instrumen pendidikan Ilahi yang mengoreksi kecenderungan 
komunikasi yang dipengaruhi pertimbangan sosial, lalu menggantinya 
dengan standar moral yang berorientasi pada keadilan spiritual. 

Etika komunikasi profetik yang tercermin dalam QS. ‘Abasa 
mencakup beberapa dimensi pokok. Pertama, nilai kesetaraan dan anti-
diskriminasi, yaitu komunikasi tidak boleh dibangun atas hierarki sosial 
atau status ekonomi audiens. Abdullah bin Ummi Maktum justru 
memperoleh perhatian Ilahi karena keikhlasan dan kesiapan spiritualnya, 
bukan karena kedudukan sosialnya. Prinsip ini menegaskan bahwa dalam 
Islam martabat manusia tidak ditentukan oleh penampilan lahiriah, 
melainkan oleh kesungguhannya dalam menerima kebenaran (Ibn Kathīr 
1999, 552). Hal ini diperkuat oleh penelitian kontemporer yang mengaitkan 
Surat ‘Abasa dengan prinsip inklusivitas komunikasi public (Saili dan Akbar 
2022, 23–34). 

Kedua, kepekaan emosional dan empati komunikatif. Gerak wajah 
Nabi yang bermasam dan sikap beliau yang sedikit berpaling sudah cukup 
untuk menjadi momentum pendidikan moral. Hal ini menegaskan bahwa 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 233 

 

 

 

komunikasi profetik tidak hanya mengatur isi pesan verbal, tetapi juga 
ekspresi non-verbal, intonasi, bahasa tubuh, serta respons afektif terhadap 
audiens. Dalam perspektif balaghah, pemilihan kata ‘abasa dan tawallā 
menunjukkan bahwa Allah mengajarkan adab komunikasi yang sangat 

halus, sampai pada level ekspresi wajah (al-Qurṭubī 2006, 201). Kajian 
komunikasi dakwah modern juga menekankan peran ekspresi empatik 
sebagai bagian dari komunikasi beretika (Muttaqien 2020, 12–25). 

Ketiga, prioritas moral dalam komunikasi, yakni mendahulukan 
mereka yang siap menerima petunjuk meskipun tidak memiliki signifikansi 
sosial. Dalam ayat 3–4, Allah menegaskan bahwa tidak ada satu pun 
manusia yang dapat mengetahui siapa yang berpotensi menyucikan diri. Hal 
ini memperlihatkan bahwa komunikasi profetik harus bebas dari asumsi 
dan bias kognitif terhadap audiens. Prinsip ini juga memperkuat etika 
dakwah bahwa tugas komunikator bukan menilai siapa yang lebih penting, 
tetapi memberikan perhatian kepada mereka yang memiliki kesiapan 
spiritual (Izutsu 1966, 87). Temuan para peneliti komunikasi Qur’ani juga 
menunjukkan bahwa ayat ini adalah basis prinsip moral prioritization dalam 
dakwah Islam (Fathurrahman 2021, 101–115). 

Keempat, orientasi tauhid dan amanah dakwah, yaitu bahwa 
keberhasilan komunikasi tidak ditentukan oleh popularitas audiens, tingkat 
pengaruh sosial, atau hasil akhir dakwah. Ayat 7 memberikan penegasan 
bahwa Nabi tidak bertanggung jawab jika para pembesar Quraisy menolak 
menyucikan diri. Tugas utama seorang komunikator profetik adalah 
menyampaikan dengan integritas, bukan mengejar penerimaan audiens (al-
Rāzī 1999, 233). Sikap ini menolak segala bentuk instrumentalitas 
komunikasi yang berorientasi pada keuntungan duniawi, citra, atau 
kepentingan strategis. Pemikiran ini juga telah dibahas dalam literatur etika 
dakwah kontemporer (Zia 2020, 66–79). 

Kelima, penghormatan terhadap martabat pencari ilmu. Gambaran 
Abdullah bin Ummi Maktum sebagai seseorang yang datang bergegas dan 
takut kepada Allah (ayat 8–9) menunjukkan bahwa Al-Qur’an 
menempatkan pencari ilmu sebagai prioritas utama dalam relasi 
komunikasi profetik. Ini sejalan dengan prinsip umum Al-Qur’an yang 
memuliakan ahl al-‘ilm dan pencari hidayah. Maka dari itu, komunikasi 
profetik berfungsi sebagai mekanisme pemberdayaan spiritual, bukan 
sekadar proses transmisi informasi (al-Khūlī 1984, 119). Kajian komunikasi 
pendidikan Islam juga menegaskan keselarasan antara Surat ‘Abasa dan ide 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 234 

 

 

 

dasar pemberdayaan pencari ilmu (Aflizah, Putri, dan Andriani 2024, 522–
534). 

Dengan demikian, QS. ‘Abasa membentuk sebuah paradigma etika 
komunikasi profetik yang memadukan dimensi moral, spiritual, 
interpersonal, dan sosial. Paradigma ini sekaligus menjadi koreksi atas 
model komunikasi yang didasarkan pada kalkulasi kepentingan atau 
hierarki sosial. Dalam konteks keilmuan komunikasi Islam, konsep ini 
memperlihatkan bahwa komunikasi profetik merupakan proses 
pembentukan hubungan yang adil, empatik, dan bermartabat, yang selalu 
berpihak kepada pencari kebenaran. Oleh karena itu, etika komunikasi 
profetik dalam QS. ‘Abasa menjadi fondasi penting untuk membangun 
teori komunikasi Islam yang humanistik dan berorientasi pada nilai-nilai 
Ilahi. Literatur komunikasi modern pun mengonfirmasi relevansi 
paradigma ini dalam wacana etika komunikasi abad ke-21. 

 
3. Implikasi Etika Komunikasi QS. ‘Abasa dalam Dakwah 

QS. ‘Abasa ayat 1–10 memberikan dasar normatif yang sangat kuat 
bagi konstruksi etika dakwah Islam. Teguran Allah kepada Nabi 
Muhammad SAW bukan hanya bersifat personal, tetapi bersifat 
paradigmatik: membentuk standar moral komunikasi dakwah yang 
berorientasi pada keadilan spiritual, kesetaraan manusia, dan 
penghormatan terhadap martabat pencari ilmu. Karena itu, ayat ini menjadi 
fondasi metodologis untuk merumuskan bagaimana seorang da‘i harus 
membangun relasi komunikasi yang etis, sensitif, dan berpihak pada 
audiens yang tulus mencari kebenaran. Sebagaimana ditegaskan Quraish 
Shihab, teguran tersebut adalah bentuk ta’dīb rabbānī untuk 
menyempurnakan keagungan akhlak Nabi sebagai komunikator profetik 
(Shihab 2002, 430). 

Implikasi pertama dari QS. ‘Abasa dalam praktik dakwah adalah 
penegakan prinsip inklusivitas audiens. Ayat ini menolak segala bentuk 
diskriminasi berbasis status sosial, ekonomi, pengaruh politik, atau 
kedudukan publik. Abdullah bin Ummi Maktum, yang tidak memiliki status 
sosial strategis, justru diposisikan Allah sebagai prioritas dakwah karena 

keikhlasannya dalam mencari kebenaran (al-Ṭabarī 1992, 412). Prinsip ini 
mengharuskan da‘i menempatkan setiap mad‘u sebagai subjek dakwah yang 
setara, sekaligus memperingatkan bahaya bias sosial dalam menentukan 
siapa yang “pantas” menerima perhatian dakwah. Temuan jurnal 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 235 

 

 

 

kontemporer juga menegaskan bahwa QS. ‘Abasa menjadi dasar etis 
dakwah yang humanistik, membongkar superioritas simbolik yang kadang 
muncul dalam relasi komunikator dan audiens (Halimatussa’diah 2021, 
155–166). 

Implikasi kedua adalah pentingnya empati komunikatif dalam dakwah. 
QS. ‘Abasa menunjukkan bahwa bukan hanya isi pesan dakwah yang dinilai 
oleh Allah, tetapi juga ekspresi non-verbal, gestur tubuh, dan sensibilitas 
emosional. Gerakan wajah Nabi yang bermasam saja sudah menjadi 
momen pendidikan moral—memberi pelajaran bahwa komunikasi dakwah 
menuntut kepekaan yang sangat halus terhadap kondisi psikologis audiens 

(al-Qurṭubī 2006, 201). Literasi dakwah modern menekankan bahwa 
empati merupakan modal utama efektivitas komunikasi, karena dakwah 
bukan sekadar transfer informasi, tetapi proses merangkul manusia dengan 
kelembutan spiritual (Murdianto 2021, 45–58). 

Implikasi ketiga adalah prioritas moral dalam mengarahkan orientasi 
dakwah. QS. ‘Abasa menolak orientasi dakwah yang mengejar pengaruh 
politik atau pengakuan publik. Allah mengingatkan Nabi bahwa 
penerimaan atau penolakan para elit Quraisy bukanlah ukuran keberhasilan 
dakwah. Tugas seorang da‘i adalah menyampaikan kebenaran, sementara 

hidayah berada dalam kekuasaan Allah.⁶ Prinsip ini menjadi kritik terhadap 
pola dakwah kontemporer yang kadang terjebak pada pencitraan, 
popularitas, dan audience-driven preaching. Penelitian terbaru mengaitkan QS. 
‘Abasa dengan kritik terhadap instrumentalization of da‘wah—fenomena 
ketika dakwah digunakan sebagai alat kepentingan sosial atau politik (al-
Rāzī 1999, 233). 

Implikasi keempat adalah perlunya memberikan perhatian khusus 
kepada pencari ilmu sebagai prioritas utama dalam dakwah. Abdullah bin 
Ummi Maktum digambarkan sebagai orang yang datang dengan 
kesungguhan, ketakutan kepada Allah, dan kesiapan spiritual. QS. ‘Abasa 
mengajarkan bahwa orang-orang dengan kondisi mental seperti ini 
merupakan kelompok yang paling berhak mendapatkan bimbingan dakwah 
(Saili dan Akbar 2022, 23–34). Dalam studi komunikasi pendidikan Islam, 
QS. ‘Abasa menjadi rujukan utama dalam menegaskan bahwa dakwah 
sejatinya adalah proses pemberdayaan, bukan dominasi; bimbingan, bukan 
pengendalian; dan penciptaan ruang aman bagi pencari ilmu agar dapat 
tumbuh dan menyucikan diri (Ibn Kathīr 1999, 552). 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 236 

 

 

 

Implikasi kelima adalah perlunya membangun dakwah berbasis etika 
non-diskriminatif dan keberpihakan moral terhadap kelompok rentan. 
Banyak peneliti kontemporer mengaitkan QS. ‘Abasa dengan etika 
komunikasi inklusif yang berpihak kepada difabel, kaum marjinal, dan 
kelompok sosial yang kurang diakomodasi (Aflizah, Putri, dan Andriani 
2024, 522–534). Dakwah yang terinspirasi dari QS. ‘Abasa harus membuka 
ruang bagi mereka yang selama ini terpinggirkan dalam struktur sosial—
menunjukkan bahwa Islam bukan hanya agama wahyu, tetapi agama 
pembela martabat manusia (Fathurrahman 2021, 101–115). 

Implikasi keenam adalah penegasan bahwa komunikasi dakwah 
harus bersifat transformasional, bukan transaksional. QS. ‘Abasa menghapus 
paradigma dakwah yang bertujuan mendapatkan status sosial atau 
legitimasi publik. Etika profetik menuntut dakwah yang dilakukan dengan 
ketulusan, komitmen moral, dan orientasi tauhid (Zia 2020, 66–79). 
Dengan demikian, da‘i dituntut untuk tidak mengukur audiens dengan 
parameter duniawi seperti jabatan, popularitas, atau peluang keuntungan, 
tetapi dengan tingkat kesungguhan spiritual mereka. 

Secara keseluruhan, QS. ‘Abasa membentuk paradigma dakwah yang 
menekankan lima pilar utama: (1) kesetaraan audiens; (2) empati 
komunikatif; (3) prioritas moral; (4) orientasi tauhid dan amanah dakwah; 
serta (5) keberpihakan kepada pencari ilmu dan kelompok rentan. 
Paradigma ini bukan hanya memiliki legitimasi teologis, tetapi juga 
kesesuaian dengan temuan riset komunikasi modern. Karena itu, QS. 
‘Abasa tidak hanya menjadi ayat sejarah, tetapi menjadi kerangka 
metodologis untuk menyusun model dakwah yang lebih humanis, adil, dan 
berorientasi pada transformasi spiritual umat. 

 
4. Relevansi QS. ‘Abasa Ayat 1–10 terhadap Komunikasi 

Kontemporer 
QS. ‘Abasa ayat 1–10 memiliki relevansi yang sangat kuat terhadap 

dinamika komunikasi kontemporer, terutama dalam konteks perubahan 
sosial, teknologi digital, dan interaksi manusia modern yang semakin 
kompleks. Meskipun ayat ini turun dalam konteks khusus pada masa Nabi 
Muhammad SAW, pesan etis yang dikandungnya bersifat universal dan 
transhistoris, sehingga dapat diterapkan untuk membangun komunikasi 
yang lebih manusiawi, berkeadilan, dan inklusif di era modern. Teguran 
Allah kepada Nabi mengandung prinsip-prinsip yang melampaui zaman—



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 237 

 

 

 

menegaskan bahwa etika komunikasi bukan hanya persoalan teknis, tetapi 
persoalan moral, sensibilitas emosional, dan penghargaan terhadap 
martabat manusia (Shihab 2002, 430). 

Salah satu relevansi terpenting QS. ‘Abasa dalam komunikasi 
modern adalah prinsip anti-diskriminasi dan kesetaraan audiens, yang 
sangat diperlukan dalam konteks masyarakat multikultural dan berlapis-
lapis secara sosial. Di era komunikasi digital, bias sosial muncul dalam 
bentuk algorithmic bias, echo chambers, dan marginalisasi kelompok minoritas 
dalam ruang publik digital (Tufekci 2017, 88). QS. ‘Abasa menawarkan 
koreksi moral terhadap kecenderungan komunikasi yang hanya 
memprioritaskan pihak yang memiliki pengaruh sosial atau kapital digital. 
Sama seperti Abdullah bin Ummi Maktum yang diprioritaskan bukan 
karena statusnya, melainkan karena keikhlasan spiritualnya, komunikasi 
kontemporer menuntut sikap keberpihakan kepada mereka yang suaranya 
terpinggirkan: penyandang disabilitas, kelompok rentan, komunitas 
minoritas, dan pengguna media sosial dengan suara kecil (Halimatussa’diah 
2021, 155–166). 

Relevansi berikutnya terletak pada konsep empati komunikatif, yang 
dalam konteks kekinian menjadi semakin penting mengingat meningkatnya 
komunikasi berbasis teks, komentar singkat, dan interaksi cepat di media 
sosial. Bentuk komunikasi ini rentan terhadap misinterpretasi emosional 
dan berkurangnya kepekaan afektif. QS. ‘Abasa menegaskan bahwa 
komunikasi yang etis menuntut perhatian bukan hanya pada isi pesan, 
tetapi juga pada ekspresi non-verbal dan sensitivitas terhadap kondisi 

audiens (al-Qurṭubī 2006, 201). Dalam dunia digital, prinsip ini setara 
dengan kehati-hatian berinteraksi, menghindari ujaran kebencian, 
memperhatikan konteks psikologis lawan bicara, dan tidak meremehkan 
dampak emosional dari pesan yang disampaikan. Penelitian komunikasi 
digital menyebut fenomena ini sebagai digital empathy, yaitu kemampuan 
untuk mempertahankan kesadaran emosional meskipun komunikasi 
berlangsung melalui layer (Setiawan 2021, 45–59). 

Selain itu, QS. ‘Abasa relevan dalam konteks komunikasi berbasis 
kepentingan, sebuah tantangan besar dalam era post-truth, politik identitas, 
dan ekonomi perhatian (attention economy). Ayat ini menolak paradigma 
komunikasi yang memprioritaskan pihak yang dianggap menguntungkan, 
populer, atau memiliki influence value. Fenomena influencer culture dan celebrity 
politics sering kali menjadikan komunikasi sebagai alat akumulasi 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 238 

 

 

 

popularitas, bukan sebagai medium pencarian kebenaran. QS. ‘Abasa 
mengingatkan bahwa komunikasi harus didasarkan pada integritas, bukan 
kalkulasi strategi; pada ketulusan, bukan pencitraan; pada nilai-nilai moral, 
bukan agenda instrumental (al-Rāzī 1999, 233). Prinsip ini sejalan dengan 
kritik etika komunikasi modern yang menolak komersialisasi pesan dan 
manipulasi audiens dalam ruang digital (Herman dan Chomsky 1988, 41). 

Di sisi lain, QS. ‘Abasa menawarkan kerangka etis untuk menghadapi 
fenomena disrupsi informasi, seperti fake news, misinformation, dan 
disinformation. Ayat 3–4 yang menegaskan bahwa manusia tidak mengetahui 
siapa yang akan menyucikan diri membawa pesan bahwa kebenaran tidak 
boleh disandarkan pada bias, asumsi, atau konstruk sosial. Prinsip ini 
relevan untuk membangun komunikasi berbasis fakta, integritas epistemik, 
dan verifikasi informasi (Fathurrahman 2021, 101–115). Para ilmuwan 
komunikasi bahkan menyebut bahwa etika profetik menawarkan model 
epistemic humility—kesadaran bahwa manusia tidak dapat menilai kebenaran 
hanya dengan persepsi dan prasangka (Fisher 2019, 12–25). 

Relevansi lainnya terletak pada penguatan etika komunikasi inklusif 
terhadap penyandang disabilitas. Abdullah bin Ummi Maktum adalah figur 
kunci bagaimana Islam memuliakan difabel sebagai subjek dakwah, bukan 
objek belas kasihan. Dalam konteks modern, prinsip ini mendorong desain 
komunikasi publik yang accessible, seperti bahasa isyarat, screen reader, subtitle, 
dan kebijakan komunikasi yang tidak menyingkirkan penyandang 
disabilitas (Aflizah, Putri, dan Andriani 2024, 522–534). QS. ‘Abasa 
memberikan legitimasi moral bahwa aksesibilitas komunikatif adalah 
bagian dari ibadah dan kemuliaan manusia. 

Terakhir, QS. ‘Abasa relevan dalam membangun paradigma 
komunikasi humanistik, yaitu komunikasi yang menempatkan manusia 
bukan sebagai target, tetapi sebagai mitra dialogis. Dalam dunia yang 
semakin terdigitalisasi, manusia rentan direduksi menjadi angka, engagement 
metrics, atau objek persuasi. Etika profetik Surat ‘Abasa menawarkan jalan 
kembali kepada paradigma komunikasi yang memuliakan manusia, 
merawat martabat pencari ilmu, dan mengakui kompleksitas pengalaman 
spiritual manusia (Murdianto 2021, 45–58). Dengan demikian, ayat ini 
menjadi fondasi untuk mengembangkan teori komunikasi Islam yang 
adaptif terhadap perubahan zaman, namun tetap setia pada nilai-nilai Ilahi 
yang universal. 

 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 239 

 

 

 

5. Konstruksi Model Etika Komunikasi Islam Berbasis QS. ‘Abasa 
QS. ‘Abasa ayat 1–10 menyediakan kerangka dasar untuk 

merumuskan model etika komunikasi Islam yang tidak hanya bernilai 
normatif, tetapi juga aplikatif dalam konteks dakwah, pendidikan, dan 
ruang publik modern. Teguran Ilahi kepada Nabi Muhammad SAW 
membuka fondasi bagi pengembangan teori komunikasi profetik yang 
menekankan hubungan antara moralitas, sensitivitas sosial, dan kualitas 
relasi komunikatif. Oleh karena itu, konstruksi model etika komunikasi 
berbasis QS. ‘Abasa harus menggambarkan integrasi nilai spiritual, prinsip 
interpersonal, dan strategi komunikasi yang humanistic (Shihab 2002, 430). 
Model ini tidak hanya menjadi respons terhadap konteks masa kenabian, 
tetapi juga relevan untuk membimbing komunikasi lintas budaya, lintas 
media, dan lintas zaman. 

Model pertama yang dapat dirumuskan dari QS. ‘Abasa adalah 
Model Kesetaraan Audiens (al-Musāwah al-Ittishāliyah). Ayat ini 
menegaskan bahwa setiap individu, tanpa memandang status sosial, 
ekonomi, atau kemampuan fisik, memiliki hak yang sama untuk 
mendapatkan perhatian dan bimbingan. Keutamaan Abdullah bin Ummi 
Maktum tidak terletak pada kedudukan duniawinya, tetapi pada kesiapan 

spiritualnya (al-Ṭabarī 1992, 412). Dalam teori komunikasi modern, prinsip 
ini sejalan dengan gagasan equal access to communication dan inclusive 
communication, yang menuntut agar seluruh kelompok, terutama yang rentan, 
mendapatkan posisi setara dalam proses dialog (Halimatussa’diah 2021, 
155–166). Dengan demikian, model kesetaraan audiens menjadi pondasi 
etis bagi seluruh bentuk komunikasi Islam. 

Model kedua adalah Model Empati Profetik (al-Ta‘āṭuf al-Nabawī), 
yang menekankan bahwa komunikasi efektif membutuhkan sensitivitas 
emosional, kejelian membaca keadaan audiens, dan pengakuan terhadap 
beban psikologis yang mereka bawa. QS. ‘Abasa menunjukkan bahwa 
ekspresi wajah, bahasa tubuh, dan sikap batin komunikator memiliki bobot 

moral yang signifikan (al-Qurṭubī 2006, 201). Dalam konteks komunikasi 
kontemporer yang rentan terhadap reduksi makna akibat media digital, 
model empati profetik berfungsi sebagai pedoman untuk membangun 
komunikasi yang lembut, menghindari kekerasan verbal, dan merawat 
hubungan secara personal. Penelitian komunikasi modern bahkan 
menyatakan bahwa empati adalah penentu utama keberhasilan komunikasi 
lintas platform (Setiawan 2021, 45–59). 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 240 

 

 

 

Model ketiga adalah Model Prioritas Moral (al-Awlawiyyāt al-
Akhlāqiyyah). QS. ‘Abasa menegur kecenderungan menomorduakan 
audiens yang tulus mencari kebenaran demi mereka yang dianggap 
berpengaruh secara sosial. Prinsip ini mengajarkan bahwa komunikasi 
profetik harus mengutamakan nilai, bukan keuntungan; orientasi spiritual, 
bukan kalkulasi sosial; dan ketulusan, bukan pencitraan (al-Rāzī 1999, 233). 
Model ini mendidik komunikator untuk lebih peduli pada kebutuhan 
substansial audiens—seperti bimbingan, penjelasan, dan pendidikan—
ketimbang pada penilaian eksternal atau aspek strategis komunikasi. Dalam 
teori komunikasi kritis, prinsip ini sejalan dengan kritik terhadap 
komunikasi manipulatif atau instrumental communication yang sering 
mendominasi ruang publik modern (Herman dan Chomsky 1988, 41). 

Model keempat adalah Model Amanah Dakwah dan Kejujuran 
Komunikatif (Amānat al-Bayān). QS. ‘Abasa menegaskan bahwa 
keberhasilan dakwah tidak diukur dari respons audiens, melainkan dari 
komitmen komunikator dalam menyampaikan kebenaran dengan penuh 
integritas. Hal ini menegasikan komunikasi yang bersifat oportunistik, 
pragmatis, atau manipulatif. Model ini membentuk paradigma bahwa 
komunikasi harus didorong oleh amanah, keikhlasan, serta pengorbanan 
moral untuk menjaga kemurnian pesan (Zia 2020, 66–79). Dalam 
penelitian komunikasi dakwah, model amanah berfungsi sebagai 
mekanisme kontrol etis agar pesan-pesan keagamaan tidak dipolitisasi atau 
dikomersialisasi (Fathurrahman 2021, 101–115). 

Model kelima adalah Model Pemberdayaan Pencari Ilmu (Tamkīn al-
Thālib). Abdullah bin Ummi Maktum digambarkan sebagai sosok yang 
datang dengan kebersihan hati dan semangat untuk menyucikan diri. QS. 
‘Abasa memberikan isyarat bahwa kelompok seperti ini harus menjadi 
fokus utama komunikasi pendidikan dan dakwah. Model ini menegaskan 
bahwa komunikasi Islam berfungsi meningkatkan kapasitas spiritual dan 
intelektual audiens, bukan sekadar memberi informasi (Ibn Kathīr 1999, 
552). Dalam teori pendidikan modern, prinsip ini selaras dengan konsep 
learner-centered communication yang menekankan pemberdayaan, partisipasi 
aktif, dan dukungan moral bagi peserta didik (Aflizah, Putri, dan Andriani 
2024, 522–534). 

Dengan demikian, konstruksi model etika komunikasi berbasis QS. 
‘Abasa dapat dirumuskan menjadi lima pilar utama: (1) kesetaraan audiens, 
(2) empati profetik, (3) prioritas moral, (4) amanah dakwah, dan (5) 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 241 

 

 

 

pemberdayaan pencari ilmu. Kelima model ini bersifat integratif dan saling 
melengkapi, membentuk kerangka etika komunikasi Islam yang 
komprehensif. Model ini tidak hanya relevan bagi dakwah klasik, tetapi juga 
sangat aplikatif untuk komunikasi digital, komunikasi organisasi, 
pendidikan, pelayanan publik, dan dialog sosial dalam masyarakat 
multikultural. Dengan demikian, QS. ‘Abasa tidak hanya menjadi sumber 
inspirasi moral, tetapi juga sumber teori yang dapat memperkaya khasanah 
ilmu komunikasi Islam kontemporer. 
 
KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa QS. ‘Abasa ayat 1–10 merupakan 
fondasi penting bagi konstruksi etika komunikasi Islam yang bersifat 
profetik, humanistik, dan berkeadilan. Teguran Ilahi kepada Nabi 
Muhammad SAW menjadi model pendidikan moral yang mengarahkan 
komunikasi dakwah agar lebih peka, inklusif, egaliter, serta bebas dari bias 
sosial dan kepentingan strategis. Konsep etika komunikasi profetik yang 
lahir dari ayat-ayat ini menempatkan kesetaraan audiens, empati 
komunikatif, prioritas moral, dan penghormatan terhadap pencari 
kebenaran sebagai prinsip utama dalam membangun relasi komunikasi 
yang bermartabat. Implikasinya terhadap praktik dakwah menunjukkan 
bahwa seorang da‘i dituntut untuk menempatkan kesiapan spiritual audiens 
di atas pertimbangan status sosial, serta menjaga integritas pesan tanpa 
bergantung pada penerimaan mereka. Dalam konteks komunikasi 
kontemporer, nilai-nilai QS. ‘Abasa tetap relevan untuk memperbaiki 
kecenderungan hierarkis, bias popularitas, dan pola komunikasi yang 
berorientasi pada citra. Dengan demikian, etika komunikasi QS. ‘Abasa 
mampu menjadi landasan teoretis sekaligus pedoman praktis bagi 
pengembangan model komunikasi Islam yang adaptif, berkarakter profetik, 
dan relevan bagi tantangan dakwah masa kini. 
 
 
 
 
 
 
 
 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 242 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Abidin. “Ethical Principles of Prophetic Communication.” Al-Balagh 6, 
no. 2 (2021): 210. 

Abu Ja‘far al-Ṭabarī. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Beirut: Dār al-
Fikr, 1992. 

Adi Setiawan. “Digital Empathy in Online Communication.” International 
Journal of Communication Studies 14, no. 1 (2021): 45–59. 

Ainin, N., dan Hidayah. “Prophetic Communication Model Based on QS. 
‘Abasa.” Jurnal Ilmu Dakwah 41, no. 1 (2017): 90. 

Al-Bāḥī al-Khūlī. Tadbīr al-Da‘wah. Kairo: Dār al-Ma‘ārif, 1984. 

Al-Bāḥī al-Khūlī. Manāhij al-Da‘wah al-Islāmiyyah. Kairo: Dār al-Fikr, 
1992. 

Al-Farmawī. al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mawḍū‘ī. Kairo: Dār al-Fikr al-
‘Arabī, 1997. 

Al-Qurṭubī. Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2006. 

Al-Wāḥidī. Asbāb al-Nuzūl. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2005. 
Castells, Manuel. Communication Power. Oxford: Oxford University 

Press, 2009. 
Castells, Manuel. Networks of Outrage and Hope: Social Movements in 

the Internet Age. 2nd ed. Cambridge: Polity Press, 2015. 
Creswell, John W. Qualitative Inquiry & Research Design. New York: 

SAGE Publications, 2013. 
De Vito, Joseph A. The Interpersonal Communication Book. New York: 

Pearson, 2016. 
Edward S. Herman dan Noam Chomsky. Manufacturing Consent. New 

York: Pantheon, 1988. 
Fakhr al-Dīn al-Rāzī. al-Tafsīr al-Kabīr, Beirut: Dār al-Fikr, 1981. 

Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Mafātīḥ al-Ghayb. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth, 1999. 
Fathurrahman. “Etika Komunikasi dan Informasi dalam Perspektif Al-

Qur’an.” AL-IDZAAH 6, no. 2 (2021): 101–115. 
Halimatussa’diah. “Etika Komunikasi Islam Dalam Al-Qur’an Surat ‘Abasa 

Ayat 1–10.” Jurnal An-Nasyr 8, no. 2 (2021): 155–166. 
Hamid Mowlana. Global Communication in Transition: The End of 

Diversity? Thousand Oaks: SAGE, 1996. 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 243 

 

 

 

Hussain, Syahirah, dan Abu Zayd. “Prophetic Communication Ethics in 
Islamic Tradition.” Journal of Islamic Studies 25, no. 3 (2019): 278. 

Ibn ‘Āsyūr. al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, Juz 30. Tunis: Dār Sahnūn, 1997. 

Ibn Kathīr. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Riyadh: Dār Ṭayyibah, 1999. 

Ismail Raji al-Faruqi. Al-Tawḥīd: Its Implications for Thought and Life. 
Herndon: IIIT, 1992. 

Izutsu, Toshihiko. Ethico-Religious Concepts in the Qur’an. Montreal: 
McGill University Press, 1966. 

Izutsu, Toshihiko. God and Man in the Qur’an. Kuala Lumpur: Islamic 
Book Trust, 2013. 

Jalaluddin Rahmat. Islamic Communication Ethics. Bandung: Remaja 
Rosdakarya, 2004. 

Johannesen, Richard. Ethics in Human Communication. Long Grove: 
Waveland Press, 2002. 

Kant, Immanuel. Groundwork of the Metaphysics of Morals. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1997. 

Lexy J. Moleong. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja 
Rosdakarya, 2017. 

MacIntyre, Alasdair. After Virtue. Notre Dame: University of Notre Dame 
Press, 2007. 

Manuel Castells. Networks of Outrage and Hope. Cambridge: Polity Press, 
2015. 

Muhammad al-Barr. I‘lāmu al-Rusul fī Adab al-Ḥiwār wa al-I‘lāmi al-Islāmī. 
Riyadh: Maktabah al-Ma‘ārif, 2016. 

Muhammad Nazir. Metode Penelitian. Bogor: Ghalia Indonesia, 2014. 
Murdianto. “Etika Komunikasi dalam Al-Qur’an Perspektif Tafsir 

Kemenag.” Al Karima 5, no. 1 (2021): 45–58. 
Muttaqien. “Tafsir Tentang Etika Komunikasi.” An-Nasyr 4, no. 1 (2020): 

12–25. 

Nasr Hamid Abu Zayd. Naqd al-Khiṭāb al-Dīnī. Beirut: al-Markaz al-
Thaqāfī al-‘Arabī, 2006. 

Nurlisana Shidqi Saili dan Ali Akbar. “Analisis Etika Komunikasi dalam 
Perspektif Studi Al-Qur’an.” Jurnal Teologi Islam (2022): 23–34. 

Nur Aflizah, Salsabillah Putri, dan Tuti Andriani. “Konsep dan Etika 
Komunikasi Pendidikan dalam Al-Qur’an.” Jurnal Pendidikan 
Tambusai 8, no. 1 (2024): 522–534. 



Etika Komunikasi Profetik Dalam Qs. ‘Abasa Ayat 1–10 

 

Ittishol: Jurnal Komunikasi dan Dakwah 3(2) (2025): 219-244 244 

 

 

 

Nur Kholida Zia. “Etika Komunikasi Dakwah dalam Perspektif Al-Qur’an 
dan Hadis.” Jurnal Komunikasi Islam (2020): 66–79. 

Quraish Shihab, M. Tafsir al-Mishbah, Vol. 15. Jakarta: Lentera Hati, 2002. 
Sardar, Ziauddin. Reading the Qur’an: The Contemporary Relevance of the 

Sacred Text of Islam. Oxford: Oxford University Press, 2011. 
Toshihiko Izutsu. Ethico-Religious Concepts in the Qur’an. Montreal: 

McGill University Press, 1966. 
Walter Fisher. “Narrative Rationality and Epistemic Humility.” Journal of 

Communication Ethics 5, no. 2 (2019): 12–25. 
Yusuf, dan Rahman. “Ethical Communication in Islamic Leadership.” 

Jurnal Komunikasi Islam 8, no. 1 (2019): 33. 
Zeynep Tufekci. Twitter and Tear Gas. New Haven: Yale University Press, 

2017. 
 


